# 目 录 帖撒罗尼迦前书生命读经 (1-24)



第一篇 为着召会生活之圣别生活的引言

第二篇 为着召会生活之圣别生活的特征

第三篇 活神与信心的工作

第四篇 一些基本的事

第五篇 三一神具体化于话里,以产生为着召会生活 (一)

第六篇 三一神具体化于话里,以产生为着召会生活(二)

第七篇 在三一神里的召会(一)

第八篇 在三一神里的召会(二)

第九篇 召会成为三一神的具体化身(一)

第十篇 召会成为三一神的具体化身(二)

第十一篇 召会成为三一神的具体表现(三)

第十二篇 乳养之母与劝导之父的照顾

第十三篇 抚育的赏赐

第十四篇 为着信与爱和盼望的鼓励

第十五篇 为着召会生活之圣别生活的劝勉

第十六篇 基督徒生活的盼望

第十七篇 做醒与谨守

第十八篇 与神的工作合作(一)

第十九篇 与神的工作合作(二)

第二十篇 我们的心得坚固,在圣别上无可指摘(一)

第二十一 篇 我们的心得坚固, 在圣别上无可指摘 (二)

第二十二篇 我们的心得坚固,在圣别上无可指摘(三)

第二十三篇 全然圣别我们,使我们的灵、与魂、与身子得蒙保守,得以完全(一)

第二十四篇 全然圣别我们,使我们的灵、与魂、与身子 得蒙保守,得以完全(二)

#### 第一篇 为着召会生活

#### 之圣别生活的引言

### 回目錄 下一篇



#### 读经: 帖撒罗尼迦前书一章一至三节。

保罗写给帖撒罗尼迦人的两封书信,可能是保罗最早期的著作。帖撒罗尼迦是罗马帝国的一城,在亚该亚省以北的马其顿省内。使徒保罗在第二次尽职的旅程中,接受马其顿人的呼召之后,与他的同工西拉先去腓立比,接着就到帖撒罗尼迦(徒十六9~12,十七1~4)。使徒在那里停留作工,时间很短,也许不满一个月(十七2)。

#### 写给初信者

给帖撒罗尼迦人的两封书信,都是保罗早期在他第二次尽职的旅程中所写的。在这次外出的旅程中,保罗在帖撒罗尼迦停留不到一个月。根据使徒行传的记载,保罗去腓立比之后不久,就到帖撒罗尼迦作工三个安息日,大约三周的时间。给腓立比人的书信是一卷极好的书信,那是过了许久之后,保罗在监狱中写的。

毫无疑问,保罗写信给帖撒罗尼迦人的时候,帖撒罗尼迦召会还非常幼嫩。我不信保罗写这两封书信的时候,那里的信徒在召会生活里会超过一年的时间。因此我们在帖撒罗尼迦前后书看见的一些点,是保罗在其他书信中没有提到的。因为帖撒罗尼迦召会是这么幼嫩,所以保罗给帖撒罗尼迦人的书信,多少是针对孩童阶段的圣徒写的。保罗对帖撒罗尼迦人所说的一些话,与他对其他较老练的召会所说的不同。我们研读帖撒罗尼迦前后书,认识幼嫩召会的光景和情形,是很有价值的。我们读这两卷书,就能认识年幼的基督徒生活和幼嫩的召会生活。我们若记住这一面的背景,会对我们读这两卷书信很有帮助。

帖撒罗尼迦前后书不是写给老练的基督徒,乃是写给年幼的信徒,写给得救不到一年的人。他们从前多半是道地的外邦人。因此,保罗写信给他们的时候,必定把他们看作年幼的信徒。这两封书信非常宝贝,因为在有关年幼的基督徒生活和幼嫩的召会生活的事上,这两封书信提供给我们特别的帮助。

#### 生机的联结

帖前一章一节说,"保罗、西拉和提摩太,写信给在父神和主耶稣基督里,帖撒罗尼迦人的召会:愿恩典与平安归与你们。"本书与后书都是写给在帖撒罗尼迦的地方召会,就是由该城所有在基督里的信徒所组成的。这样的地方召会是属于信徒的,也是在父神和主耶稣基督里的。这指明这样的地方召会是由父神所生,有祂的生命和性情,并在主耶稣基督一切的所是和所作里,与祂有生机的联结。因此,召会是属于人的(如帖撒罗尼迦人),但在生机上是在神里并在主里的。这种在神的生命和性情里生机的联结,乃是信徒为着召会生活,过圣别生活不可少的基础。这样的生活乃是这两封书信的主题。

保罗对帖撒罗尼迦人开头所说的话很平常。他不象在罗马一章一节那里说,他是"基督耶稣的奴仆……,蒙召的使徒,被分别出来归于神福音的";也不象以弗所一章一节说,

他是"凭神旨意,作基督耶稣使徒的"。罗马书与以弗所书的开头比帖撒罗尼迦前书复杂。 因为这封书信是写给年幼信徒的,所以保罗在一章一节简单地说,"保罗、西拉和提摩太, 写信给……帖撒罗尼迦人的召会。"

保罗的著作有一个特征,就是强调信徒与三一神生机的联结。事实上,强调与基督生机的联结是保罗著作中一个显著的特点。保罗在书信里一再说到在基督里、在三一神里。一章一节虽然写得很简单,却提到生机的联结,这是保罗特有的写法。保罗在本节说到在父神和主耶稣基督里,帖撒罗尼迦人的召会。这里的介系词"在……里"非常重要,指出召会是在三一神里的。召会是由人所组成,但这些人—信徒—乃是在三一神里的。在帖撒罗尼迦的召会,一面是属于帖撒罗尼迦人的,另一面是在父神里的。

#### 与父神生命的关系

保罗不是仅仅说召会在神里面,乃是说召会在父神里。除非神是我们的父,否则我们就不能在祂里面。我们不是在神里面被造的,但我们是在祂里面重生的。我们乃是在神之外被造的;这就是说,在神创造时,我们与祂没有什么生机的联结或生命的关系,只有受造之物与创造者之间的关系。创造的结果乃是我们成了神所造之物,而神是我们的创造主。因此,神与我们之间有创造的关系,却没有生命的关系。我们受造时,神的生命并没有进到我们天然的人里面。我们这些神所造的人,并没有神的生命。我们只有受造的生命,就是我们天然人的生命。

我们重生、由神而生的时候,我们与神的生命关系就开始了。这个重生把我们带进与三一神生机的联结里。我们重生的时候,得着了神的生命。现今神不仅是我们的创造主、我们的神,祂也是生了我们的父。神不再仅仅是我们的创造主,祂也是生我们的那位,因为祂已经用祂的生命生了我们。因此,祂是我们的父神。

帖撒罗尼迦信徒借着重生成了神的儿子。按照罗马书,召会是由神的众子组成的。罪 人不可能成为召会的组成分子。罪人可以成为属世组织的成员,却无法成为活神召会的组 成分子。这样的召会只能由神的儿子所组成。

父已经预定我们作祂的儿子。以弗所一章五节说,神预定我们得儿子的名分。到了时候,神呼召我们,在我们里面感动我们;于是我们悔改,相信神的儿子耶稣基督,而接受了祂。我们一接受基督,就蒙了重生,成为神的儿子。现今我们既是神的儿子,就成了召会—基督身体—的组成分子。我们这些神的儿子既是基督的肢体,所以帖前一章一节说,召会不仅在父神里,也在主耶稣基督里。

#### 呼求主耶稣

在一章一节,保罗在神之前插进父这个称呼,又在耶稣基督之前插进主这个称呼,是 非常有意义的。只说神或耶稣基督还不够;我们需要说,神是我们的父,耶稣基督是我们 的主。如果耶稣基督不是我们的主,我们与祂就没有实际的关系。但是当耶稣基督成为我 们的主,这就表示我们在祂里面,与祂有生机的联结。

当我们呼求主耶稣的名,我们不该只说"耶稣",我们该说"主耶稣"。呼求主的时候,如果只说"耶稣",就有点无知。但主是富有怜悯的,祂同情我们。当我们呼求"耶稣",而不是呼求"主耶稣"时,祂仍然会回应,因为祂知道我们实际上是呼求祂为主。但我们

需要对呼求主有正确的认识。我们不要说,"耶稣,我爱你,"最好说,"主耶稣,我爱你。" 这样呼求主太甜美了!

有些基督徒喜欢说,"赞美神!"但是新约所强调的是赞美父神。我们必须看见,今 天对我们来说,神是我们的父,耶稣是我们的主。根据林前十二章三节,当我们说"主, 耶稣",我们就在灵里。这指明正确地呼求主耶稣,是那灵所尊重的。我们中间许多人能 见证,当我们呼喊"主耶稣"时,我们感觉到那灵在我们里面的涂抹。当我们说"阿爸, 父"时,也是这样。我们如果只呼求神(以罗欣),膏油的涂抹并不多。但是当我们呼喊 "阿爸,父",我们就经历膏油的涂抹。这不是用辞的问题,乃是我们经历中的实际。

#### 在父神和主耶稣基督里的召会

我们要有深刻的印象,召会是在父神和主耶稣基督里的。说"主耶稣基督"含意很多。第一,这含示耶稣基督是我们的主。第二,这含示祂是我们的救主,因为耶稣这名的意思是耶和华救主。第三,这含示神的受膏者基督,正带我们进入神的丰富里,并且为神在我们身上成就一切。因此,说"主耶稣基督",乃是说出包罗万有的一句话。

保罗说召会是在父神和主耶稣基督里的,这指明我们已经从神而生,并进入了与基督生机的联结。召会是什么?召会乃是一班由神而生,并进入了与基督生机联结的人。

#### 信心的工作

保罗在帖前一章二至三节接着说,"我们为你们众人常常感谢神,在祷告中常提到你们;在我们的神与父面前,不住地记念你们信心的工作,爱心的劳苦,并对我们主耶稣基督之盼望的忍耐。"在这里我们看见,保罗为召会祷告的时候,为着三件事感谢神:信心的工作、爱心的劳苦以及盼望的忍耐。这里的信心指明工作的性质和力量。我们的工作就是我们的信心。这意思是说,我们基督徒工作的性质和力量乃是信心。我们工作所用的力量和我们工作的性质,都应当是信心。我们基督徒工作的性质应当是本于信心,而不是本于人的知识、才能或能力。

#### 爱心的劳苦

我们必须明白工作与劳苦之间的不同。工作可能不是很深入、不是很困难的。但是劳苦比工作深入、艰难。当我们作一项不容易完成的工作时,那就是劳苦。这种劳苦应当本于爱心。爱心是我们基督徒劳苦的动机和特征。这意思是说,所彰显出来的乃是爱。我们基督徒的工作至终成了更深入、更艰难的劳苦。要这样劳苦,光有信心是不够的;我们还需要爱心,一种永不止息的爱。

养育孩子是爱心的劳苦很好的说明。作母亲的都知道,照顾孩子不仅是工作,更是劳苦。初为人母者在孩子出生以后,对婴孩会有温柔的爱心。短时间内她会愉快地作照顾孩子的工作。但最终那项工作成了劳苦,给她压力,使她筋疲力竭。但主在这位年轻母亲里面创造了母爱,来爱她的孩子,这实在太好了!如果没有这种爱心,她就不能年复一年地背负照顾孩子的担子。这种爱心促使她照顾自己的孩子。这爱也是她劳苦的特征和彰显。这说明我们在基督徒的生活中,首先有信心的工作,然后这工作成了爱心的劳苦。

#### 盼望的忍耐

我们看过信心的工作和爱心的劳苦,接着要来看盼望的忍耐。盼望是忍耐的源头。所有作母亲的都知道,照顾孩子需要忍耐。作母亲的需要忍耐,以忍受随着养育孩子而来的困扰。

我们在召会生活中和家庭生活中都需要忍耐。我们必须受训练、受教育,先是学习工作,然后是劳苦,末了是忍耐。使徒乃是忍耐的人。只要他有忍耐,他就够资格作使徒。我们能在哥林多后书看见使徒保罗的忍耐,这种忍耐是我们工作的顶石。长老们,忍耐是长老职分的顶石。照样,在牧养人的工作上,忍耐是极重要的。我们若要成功地牧养圣徒,就必须操练忍耐。忍耐联于受苦,不联于享受。牧养总是包含某种程度的受苦。

在帖前一章三节,保罗说到对我们主耶稣基督之盼望的忍耐。这忍耐来自对主回来的盼望,或者说来自对回来之主的盼望。盼望是忍耐的源头。

#### 基督徒生活的结构

一章三节的信、爱、望,描述真基督徒生活的结构,是由这三个元素所构成。信,接受神圣的事物(约一12),并质实属灵、未见的事(来十一1)。望,是收获并有分于信所质实的事物(罗八24~25)。爱,是享受信心所接受、质实以及盼望所有分于的事物,为着滋养我们,建造别人,并彰显神。这样的生活不是源于信徒天然之人的才能,乃是源于他们所相信之神所是的注入。这种生活乃是借着他们(对那施爱的主,就是爱他们,为他们舍了自己的,并对主的肢体,就是祂在爱里借着死所救赎的,)牺牲的爱而有的。这种生活因着盼望的维持能力,得以持续不变:这盼望就是期盼他们所爱的主;祂曾应许要来接他们到祂自己那里。这样的生活,乃是本书信的内容。

我盼望我们从帖撒罗尼迦前后书,都能看见一些对年幼信徒有帮助的事。我们需要帮助初信者在信心、爱心、盼望上长大,特别是在信心的工作、爱心的劳苦并盼望的忍耐上长大。

何等奇妙,帖撒罗尼迦的信徒因着使徒短短不到一个月的服事,就能过这样的生活! 这鼓励我们凭充足信心的确据,将完全的福音传给道地的不信者,并将关于基督徒生命更深的真理,供应初信者。你传讲完全福音的时候,不要有一种观念,认为别人不会了解你所说的话。我们必须先替别人相信,然后他们自己就会相信。如果我们不相信自己所传讲的,别人也绝不会相信。因此,我们必须相信,那些听见我们所传讲的人会了解、接受并领受完全的福音。照样,我们必须进一步把基督徒生命更深的真理,供应初信者。但愿我们都学习传讲比我们认为别人所能了解更深的话。

这两封给幼稚的帖撒罗尼迦召会的书信,将为着正确召会生活的真基督徒生活,简要地启示出来。在主回来的光中,这是一种三面的生活:信心是开端、根基;爱心是过程、构成;盼望是总结、完成。信心是向着神(帖前一8),爱心是向着圣徒(三12,四9~10),盼望是在于主来(二19)。前书是为着鼓励和安慰,后书是为着改正和平衡。信徒该在主回来的盼望中,凭着信心和爱心生活行动并工作;但我们不该有错误的观念,以为主要立刻回来,我们就不必作长远之计。

#### 为着召会生活之基督徒生活的终结

使徒保罗的这两封书信可视为:为着召会生活之基督徒生活的终结。这部分的著作,

开始于罗马书,结束于这两封书信。这两封书信虽然是为着幼稚的基督徒生活和召会生活, 但我们也可看这两封书信是为着召会生活之基督徒生活的终结。

根据新约著作的顺序来看,是先有罗马书,然后有哥林多前后书、加拉太书、以弗所书、腓立比书、歌罗西书以及帖撒罗尼迦前后书。这九封书信可以看作一组。这一组九封书信的终结与结论,就是帖撒罗尼迦前后书。

我们在本篇信息中交通了两个基本的点:第一,召会是由一班在父神和主耶稣基督里的人组成的;他们有神的生命,且与基督有生机的联结。第二,召会生活是由信心的工作、爱心的劳苦以及因盼望要来的主而有的忍耐所构成的基督徒生活。但愿我们都对这两点有深刻的印象。我们需要看见,召会是由一班在父神里并有生命的人所组成的;他们也是生机地在主耶稣基督里的。我们也需要看见,为着召会生活的基督徒生活,是由信心的工作、爱心的劳苦、因盼望而有的忍耐所构成的。我们在以后的几篇信息里,要更多来看信心的工作、爱心的劳苦,以及因盼望而有的忍耐。

### 第二篇 为着召会生活

#### 之圣别生活的特征

上一篇 回目錄 下一篇



#### 读经: 帖撒罗尼迦前书一章四至十节。

我们越读帖撒罗尼迦前书, 就越看见这卷书实在是写给年幼信徒的。在这封书信里, 保罗是对初信者说话。

#### 蒙神拣选

保罗在一章四节说,"蒙神所爱的弟兄们,我们知道你们是蒙拣选的。"拣选指神在创 立世界以前,为着祂永远的定旨而有的拣选 (弗一4)。使徒知道,蒙神所爱的弟兄们是这 样蒙神拣选的,为着成就祂的心愿。使徒也知道,帖撒罗尼迦人也在神的选民当中,是神 所拣选的人。他们蒙拣选已经显明到一个地步, 以致使徒能确信, 帖撒罗尼迦信徒是蒙神 拣选的。

帖撒罗尼迦人对福音的反应, 显明他们是蒙神拣选的。我们怎么知道我们是蒙拣选的? 从我们对福音的反应就可以知道了。一个人如果拒绝福音,那就是他没有蒙神拣选的记号。 但如果他积极而乐意地接受福音, 那样的接受就指明, 他实在是神所拣选的。

神在永世里, 在创立世界以前就拣选了我们。但祂在时间里, 在传福音时临到了我们。 现在就看我们的反应如何。我们的反应若是积极的,那就是个积极的记号,表明我们是蒙 拣选的。我们的反应若是消极的, 那就是个消极的记号, 表明我们不是蒙拣选的。使徒们 知道帖撒罗尼迦人是神所拣选的, 因为他们的态度非常积极, 欣然乐意地接受了福音。

毫无疑问的,保罗在帖前一章四节关于拣选的话,是针对年幼信徒说的。我们需要帮 助新蒙恩的基督徒认识,他们已经蒙了神的拣选。我们得救的根基不是在今世才立定的, 乃是在已过的永世里就立定了。神拯救我们是根据祂的拣选。不仅如此,因着有神的拣选 为根基,那灵就感动我们相信基督。那灵这样的感动,乃是根据在永世里所立定拣选的根 基。我们应当尽力帮助初信者知道,神的拣选是他们得救的永远根基。我们都需要看见, 我们在已过的永世里蒙神所拣选,而我们今天在召会里乃是这永远拣选的记号。所以保罗 在一章四节能说,"蒙神所爱的弟兄们,我们知道你们是蒙拣选的。"

#### 传福音在于能力和圣灵, 并充足的确信

保罗在五节继续说:"因为我们的福音传到你们那里,不仅在干言语,也在干能力和 圣灵,并充足的确信,正如你们知道,我们在你们中间,为你们的缘故是怎样为人。"使 徒不仅传福音, 也活福音。他们尽职传福音, 不仅凭着言语, 也凭着展示神能力的生活, 就是在圣灵里,并在他们信心确据里的生活。他们乃是所传之福音的模型。

我们都应当懂得,我们的传福音必须是在能力和圣灵里,并在充分的确信里。我们传 福音时,必须确信这是拯救人的福音。我们所传的福音,是能拯救人的。在罪人相信福音 以前,我们自己必须先相信,我们必须相信福音能拯救罪人。我们传福音的时候,应当转 眼不看那些反对我们所传信息的听众。注视他们会叫我们的信心减弱。我们不要注视反对者的脸色,而要注视福音。反对者脸上的表情是虚谎的。我们必须确信,我们所传的福音甚至能拯救这些反对者。

在五节里,能力、圣灵和充足的确信,与"我们在你们中间,为你们的缘故是怎样为人"是相联的。在我们看来,保罗这里的写法好象不合逻辑。我们也许不明白本节这两段,怎能彼此相合。这节经文说出,我们若要在能力、圣灵并充足的确信里传福音,就必须过一种生活,配得过这种福音的传扬。我们的生活方式必须配得过能力、圣灵和确信。

一个松散、不活基督的人,无法在能力、圣灵和充足的确信里传福音。我们若要这样传福音,首先必须活基督,并且生活的方式必须配得过能力、圣灵和确信。换句话说,能力、圣灵和确信需要某一种的生活方式。如果我们没有正确的生活,我们传福音的时候,就不会有能力、圣灵和确信,因为我们的生活方式配不过这些特征。

#### 效法使徒, 也效法了主

保罗在六节接着说,"并且你们在大患难之中,带着圣灵的喜乐,领受了主的话,就效法我们,也效法了主。"传福音的人既是福音的模型,信徒就效法他们;这引导信徒跟从主,以主为模型(太十一29)。

帖撒罗尼迦的初信者首先效法使徒,后来也效法了主。这指明我们需要成为别人的榜样、模型。信徒不是先看见主,而是先看见我们,我们若不是正确的榜样或模型,别人就很难看见主。因为我们是主的代表,所以我们必须是正确的榜样。这样,别人就能因着效法我们而效法主。这意思是说,他们透过我们而效法主。

保罗在帖前一章七至八节说,"以致你们成了马其顿和亚该亚所有信徒的榜样。因为 主的话从你们那里已经宣扬出来,不单在马其顿和亚该亚,就是在各处,你们向神的信心 也都传开了,所以不用我们说什么。"这里我们看见,效法使徒的人,成了所有信徒的榜 样。他们效法了榜样,然后就成为罗马帝国马其顿省和亚该亚省之信徒的榜样。

#### 为着召会生活之圣别生活的起源

帖撒罗尼迦前书论到为着召会生活的圣别生活。一章二至三节说到这种生活的结构。 这结构包括信心的工作、爱心的劳苦以及盼望的忍耐。这意思是说,为着召会生活的圣别 生活是由信心的工作、爱心的劳苦和盼望的忍耐构成的。一章四至十节说出这种为着召会 生活之圣别生活的起源。这种生活的起源是借着话语的传讲,以及领受所传讲的话。因此, 我们需要在能力、圣灵和充分的确信里,配着我们的生活方式,将神的话陈明给初信者, 借此帮助他们。这样,初信者就会领受这些话,效法我们而效法主,因此成了其他信徒的 榜样。这就是为着召会生活之圣别生活起源的方式。

#### 基督徒生活的三个特征

九至十节给我们看见这种生活的细节:"因为他们自己正在传报关于我们的事,就是我们是怎样地进到了你们那里,你们又是怎样离弃了偶像转向神,来服事又活又真的神,并且等候祂的儿子从诸天降临,就是祂从死人中所复活,那拯救我们脱离要来忿怒的耶稣。"这两节经文里有为着召会生活之圣别生活内容的三个细节:离弃偶像转向神,服事又活又真的神,并且等候祂的儿子从诸天降临。离弃偶像转向神,服事又活又真的神,并

且等候祂的儿子从诸天降临,这三件事从另一角度看,乃是基督徒生活三个基本的要素。离弃偶像转向神,不仅是离弃假神及其背后的魔鬼和鬼,也是离弃在神之外的一切事物。这是借着那因听见福音的话所注入初信者里面的信心。服事又活又真的神,就是服事那经过了过程,成为信徒的生命和生命的供应,给他们享受的三一神—父、子、灵。他们不仅该经历祂作敬拜的对象,更该经历祂作那活在他们里面,包罗万有的供应者。这是父借着子在灵里丰富供应的甜美味道,在他们里面产生的爱所作成的。等候神的儿子从诸天降临,就是期盼那已经经过成为肉体、为人生活、钉十字架、进入复活并升上诸天,还要回来接祂信徒到荣耀里的一位。这就是那加强信徒,使他们在信心上站立得稳的盼望。

#### 离弃偶像转向神

基督徒生活的第一个特征,乃是离弃偶像转向神。有些人自称是无神论者。他们说,他们不信神,也不拜神。事实上,每一个人都是有所敬拜的。每个人都有灵,这乃是属灵的胃。我们生理的胃渴望食物,我们属灵的胃渴望神。如果我们不需要吃东西就能生存,我们就不会有生理的胃。我们的灵,我们属灵的胃,是为着敬拜神、接触神、接受神、盛装神的。我们生理的胃和属灵的胃都是神所造的。我们一天当中必须吃好几次,以满足我们生理的胃的饥饿。照样,每个人都有敬拜的对象,以满足他属灵的胃—灵—的饥饿。为这缘故,所有的人都敬拜一些东西。但我们敬拜的是假神还是真神,又另当别论。我们在这里要指出的是,每一个人(包括无神论者)都敬拜一些东西。不论我们吃的东西合式不合式,我们都吃进一些食物。同样的原则,每一个人都敬拜一些东西,即使有些人拜的是假神。

你知道无神论者敬拜什么?他们敬拜自己,因为他们是自己的神。保罗在腓立比三章十九节说到有一班人,他们的神就是自己的肚腹。还有些人崇拜教育、名声、地位,这些都是偶像。惟有神才是正确的敬拜对象,我们在神以外所崇拜的任何人事物,都是偶像。

我年轻的时候,我印象中的美国人是没有偶像的。中国有许多的偶象,而我的观念以为美国是一个没有偶像的地方。等到我年事稍长,来到美国以后,我才晓得美国到处都是偶像。中国的偶像是外面的,但美国的偶像是隐密的、隐藏的。美国有许多人热爱享乐和宴乐,这就是拜偶像。美国是娱乐的天地,这话是真的。许多人追求属世宴乐的时候,失去了节制,好象连自己的名字也都忘了。他们这样地追求娱乐,就成了拜偶像。主日这一天,是神命定要祂的子民敬拜祂的,但是大多数的人在每周的这一天作什么?他们或作这,或作那,都是在拜偶像。到底有多少人真正敬拜真神?没有疑问,今天拜偶像的人,比敬拜真神的人更多。

我们常常认为福音的目的是叫人离弃罪恶转向神。但保罗传福音也叫人离弃偶像转向神。叫人单单离弃罪恶转向神是不够的。我们传福音若只作到这一点,我们就传得软弱不足。厉害的传福音能叫人离弃罪恶,也离弃偶像。叫人离弃罪恶转向神还算容易,但叫人离弃偶像转向神就难多了。

你知道什么是基督徒生活的开端?基督徒生活的开端乃是在于离弃偶像转向神。我们 离弃偶像的时候,也就离弃了罪,因为罪潜伏在偶像背后。在今天的娱乐和宴乐里,有许 多罪恶。不拜偶像的人可能不犯罪。但人只要一拜偶像,就免不了会犯罪。

偶像实际上就是魔鬼的一部分。偶像就是鬼。每一个偶像背后至少有一个鬼。这意思

是说,在今天的娱乐、宴乐、享乐的背后都有鬼。因此,基督徒的生活必须开始于离弃偶像转向神。

我们中间许多人还需要更进一步地离弃偶像转向神。你若想要在神自己以外得着什么,那个东西就是偶像。在神以外任何吸引我们注意的人事物,或打岔我们叫我们离开神的人事物,都是偶像。凡是这样受打岔的人,都需要离弃自己的偶像,而进一步地转向神。基督徒的生活必须以离弃偶像转向神为第一个特征。基督徒的生活,是没有偶像的生活。

#### 服事又活又真的神

保罗在帖前一章九节也说到服事又活又真的神。服事,原文直译是作奴仆服事。又活 又真的神,与又死又假的偶像相对。在这节经文里,先提到活,后提到真。服事真神相当 容易,服事活神就不是那么容易。但我们必须服事活神。在我们日常的生活中,神对我们, 并祂在我们里面,必须是又活又真的。祂在我们的言语、行为以及日常生活的每一方面都 该是活的。

我们怎能证明神是活的? 乃是以我们的日常生活来证明。如果神不是活的,我们的日常生活就与现在的情形大不相同。我们现今的生活,见证我们所服事的神是活的。祂活在我们里面,管治我们、引导我们并对付我们; 祂不会放我们过去,反而在许多事上改正我们、调整我们。神管治我们、指引我们,甚至在诸如思想、动机等细微的事上也不例外;这就证明祂是活的。不仅如此,我们借着日常的生活行动,就能向我们的亲戚、邻居、朋友证明,我们的神是活的。

我们乃是在活神的管治、引导并改正之下过生活。然而偶像不会引导人或改正人。一个人可以在偶像前赌博、偷窃,而丝毫不会受到改正。但是我们在活神面前不能作这种事。譬如,神若活在我们里面,就绝不会容许我们撒谎。我们的神若是活的,我们就不能在祂面前撒谎。服事活神,乃是基督徒生活的第二个特征。我们的生活必须见证,我们所敬拜、所服事的神活在我们日常生活的细节中。

多年前,我在马尼拉的时候,得知有些人偷了东西以后,还能立刻到教堂去敬拜。有些人为着偷窃悔改,但出了教堂又立刻偷窃;有些人甚至在教堂里抢别人的东西。这种人必定不是敬拜活神。相反的,他们所敬拜的神是没有生命的。

你的神如何? 祂之于你是活神么? 正当的基督徒生活应当见证, 神是活的。有些事我们不作、不说, 原因该是神在我们里面是活的。我们所敬拜并服事的神不仅活在诸天之上, 也活在我们里面。我们已经离弃偶像转向神, 来服事又活又真的神。当神在我们的经历中对我们是活的, 祂必定也是真的。

#### 等候神的儿子

我们基督徒生活的第三个特征,乃是等候神的儿子从诸天降临。我们这些基督徒必须活出一种生活,能向人宣告我们的盼望不在这地上,也不在今世。我们的盼望乃在于那要来的主;我们的前途在于祂。在这地上,我们没有任何的定命、目的地或前途。我们的前途、定命和目的地全集中于那要来的主。主是我们的盼望、我们的前途和我们的目的地。我们要到主那里去,我们的定命是与祂相见。相反的,世人的生活所给人的印象是:他们的前途在地上,他们的盼望、定命和目的地都在现在。他们的前途完全与今世有关,但我们的前途却不是这样。因为我们正等候神的儿子从诸天降临,所以我们的前途全集中于祂。

我们在这地上没有盼望,在今世没有定命。

真正的基督徒是没有任何偶像的,他们所过的生活见证他们的神是活的;他们的生活也宣告他们在这地上没有盼望,只盼望要来的那一位。我们不该在神以外有任何的事物,我们的神在我们的日常生活中应当是活的;我们也应当宣告,我们正等候神的儿子从诸天降临。我盼望所有服事新蒙恩和年幼信徒的人,能从帖撒罗尼迦前书就着这些事帮助他们。不仅如此,甚至我们中间在恢复里多年的人,也需要得帮助,补上他们在基督徒生活中的缺欠。有些人可能还不肯放弃一些偶像,一些神自己以外的东西。再者,我们的日常生活也许还不能见证我们所服事的神是活的,因为我们仍然可能没有祂的引导,不受管治或调整而作许多事。我们的光景若是这样,我们就作了消极的见证,给人看见我们的神,天天之于我们不是那么活。祂之于我们若是活的,我们必定会接受祂的管治与改正。我们的神若是活的,祂就会改正我们,不容我们在生活中松散。我们许多人或许也缺少等候的灵,就是等候主回来的灵。我们的生活可能没有宣告或见证,我们正等候主回来。我们的生活中可能缺少这种气氛。但愿我们都从帖撒罗尼迦前书中看见,为着召会生活的正常基督徒生活,乃是没有偶像的生活,是见证我们的神是活神的生活,也是等候主回来的生活。

#### 第三篇 活神与信心的工作

### 上一篇 回目錄 下一篇



#### 读经: 帖撒罗尼迦前书一章一至十节。

大体来说, 基督徒对圣经的领会和解释都是天然的。他们读帖撒罗尼迦前后书的时候, 可能就是这样。我们已经指出,这两封书信是保罗以初浅的方式写给初信者,就是在主里 可能还不到一年的信徒的。我年幼的时候,就听说帖撒罗尼迦前后书非常宝贝,于是开始 非常注意这两卷书。但我对这两封书信的领会, 当时还是很天然的。我回顾已往, 发觉那 时我对这两卷书的解释非常天然。我们都需要看见, 天然的领会神的话与属灵的领会是很 不同的。

#### 在三一神里的召会

帖撒罗尼迦前后书虽然是写给初信者,但在这两卷书里用了许多深奥的辞句。前书与 后书开头的话几乎完全一样:"保罗、西拉和提摩太,写信给在父神和主耶稣基督里,帖 撒罗尼迦人的召会。"在保罗所写的许多书信当中,只有这两封书信有"在父神和主耶稣 基督里的召会"这样的说法。我们不该将这样的辞句视为理所当然,而该寻求找出这话的 意义。我们若这样查考,就会明白,在神里的召会这样的说法,是非常深奥的事。旧约里 没有这种思想。神从来没有告诉祂的子民以色列人说,他们是在神里面。但是在新约里, 有两封书信告诉我们,召会是在神里面。我们需要知道在神里的召会真实的含意。在神里 的召会, 真是一件大事!

保罗在哥林多前书里说到在哥林多的召会。他还说到在马其顿的众召会。但在帖撒罗 尼迦前书与后书里、召会的所在地不是一个城市、乃是神自己。不仅如此、召会是在三一 神里的。保罗说,"在父神和主耶稣基督里",就指明这事。介系词"在……里"的受词有 两个: 父神和主耶稣基督。父与子是二, 却又是一。召会在父神和主耶稣基督里, 意思是 说, 召会乃是在三一神里。

新约所启示的神,不仅仅是创造者神,也是父神和我们的主耶稣基督。祂已经经过了 成为肉体、人性生活、钉十字架、复活的过程。耶稣这名指明成为肉体,而基督这名称指 明复活。神若没有成为肉体,怎么会是耶稣? 祂若没有进入复活,怎么会是基督? 经过成 为肉体与复活的神,现今就在我们的灵里,作我们的生命。召会是在这样一位神,就是三 一神里面的实体。

在帖撒罗尼迦的召会虽然是新成立的召会,但帖撒罗尼迦人必须晓得,召会是在神里 的。在这幼嫩召会里的人,必须看见召会是在三一神里,就是在那是我们的父,又是我们 的主的神里的。帖撒罗尼迦前后书不是写给个人的,乃是写给在三一神里的召会的。这是 我们说到为着召会生活之圣别生活的原因。这两封书信是写给召会的,而召会是在经过过 程的三一神里的。

#### 圣别生活的结构

保罗在帖前一章三节说,"在我们的神与父面前,不住地记念你们信心的工作,爱心

的劳苦,并对我们主耶稣基督之盼望的忍耐。"信心的工作、爱心的劳苦、盼望的忍耐,都是重大且深奥的辞句。但我们可能以为自己当然了解信心的工作是什么。事实上,我们也许无法给信心下一个正确的定义。信心是什么?信心的工作又是什么?有人会说,"帖撒罗尼迦人相信神,因着他们的信心,他们就为神作工。这就是信心的工作。"然而,这是对信心工作的天然领会。信心的工作一辞实际的意义,与我们天然的领会不同。

我们在提摩太前书的训练中, 唱了一首根据提前三章十五至十六节所写的歌:

召会是神的家, 是活神的家,

召会是真理的柱石和根基:

大哉! 敬虔奥秘, 无人不以为然,

就是神在肉身显现, 在肉身显现。

#### (调用诗歌二二六首)

这些话连小孩子都能唱得雄壮清晰。但小孩子无法说明"召会是活神的家"、"召会是真理的柱石和根基"的意义。小孩子也说不出"敬虔奥秘"、"神在肉身显现"是什么。小孩子可能会唱这些深奥的话,却不明白其中的意义。原则上,我们读圣经时,也可能就是这样。我们会说这些话:"在父神和主耶稣基督里,帖撒罗尼迦人的召会",却不明白其中的意义。照样,我们对于为着召会生活之圣别生活的结构,也许只有天然的领会;这结构是由信心的工作、爱心的劳苦、盼望的忍耐这三个元素构成的。我们对这些事的认识可能是天然的,并不是照着保罗使用这些辞句的方式。

保罗在帖前一章九至十节说,"因为他们自己正在传报关于我们的事,就是我们是怎样地进到了你们那里,你们又是怎样离弃了偶像转向神,来服事又活又真的神,并且等候祂的儿子从诸天降临,就是祂从死人中所复活,那拯救我们脱离要来忿怒的耶稣。"我们也许认为自己知道离弃偶像、服事又活又真的神,以及等候祂的儿子从诸天降临的意义。事实上,我们可能不知道这些事的正确意义。

保罗在四章七节说,神本是在圣别中召了我们。我们也许认为自己懂得圣别这个辞。 事实上,我们对于圣别的意义并不很了解。保罗在这里并不是说,神是在圣中召了我们; 他乃是说,神是在圣别中召了我们。圣与圣别之间,有重要的区别。

帖前五章二十三节说,"且愿和平的神,亲自全然圣别你们,又愿你们的灵、与魂、与身子得蒙保守,在我们主耶稣基督来临的时候,得以完全,无可指摘。"我们也许读了这节经文,却不明白"全然圣别你们"的真义。照样,我们也可能不明白我们的灵、与魂、与身子得蒙保守的意义。我们可能一再读这节经文,以为懂了,而事实上可能一点也不懂。

帖撒罗尼迦前书强调圣别。神召我们是要我们达到圣别,并且和平的神要全然圣别我们。这封书信强调为着召会生活的圣别生活。这是我们采用"为着召会生活的圣别生活"这句话的原因。

#### 更深奥的辞句

帖撒罗尼迦后书也包含一些深奥的辞句。保罗在二章十三节说,"主所爱的弟兄们, 我们应当常为你们感谢神,因为祂从起初拣选了你们,叫你们借着那灵的圣别,并你们对 真理的信,可以得救。"神选拣了我们,叫我们借着那灵的圣别,可以得救;这样的话是 重大、深奥的。得救是借着那灵的圣别。这样的话,在整本新约中只用过一次。

保罗在帖后二章十四节接着说,"神借着我们所传的福音,也呼召你们到这地步,好得着我们主耶稣基督的荣耀。""得着荣耀"的说法也是独特的,在新约里只在这里用过一次。神借着福音呼召了我们,好得着我们主耶稣基督的荣耀。

我们在帖后二章十六节又读到另一句深奥的话:"但愿我们的主耶稣基督自己,和神我们的父,就是那爱我们,在恩典中将永远的安慰和美好的盼望赐给我们的。"保罗在这里说到在恩典中永远的安慰和美好的盼望,这几个辞在新约里也只用过一次。

#### 神活在我们里面

在最近的一次聚会中,一位姊妹作见证说到活的神。她解释说,有一天深夜,她在一个陌生的地方,有一个与她同搭巴士的十几岁女孩,给了她很大的帮助。那位姊妹接着说,这证明神是活的,因为神预备了人在那种环境里帮助她。保罗在帖前一章九节说到离弃偶像转向神,来服事又活又真的神。你认为保罗这里对活神的观念,与这位作见证的姊妹是一样的么?保罗说服事活神的意思是什么?保罗说到活神,他的意思是指你有难处时,神会差遣人来帮助你么?如果你的观念是这样,就指明你对这事的领会是天然的。有许多实例给我们看见,活神并没有叫保罗远离烦扰和为难。照那位姊妹所作见证的观点来看,好象在保罗的经历里,神对他不是那样的活。我提起这个见证的目的是要指出,我们需要知道保罗说到服事又活又真的神的意义是什么。我们不该天然地来领会圣经;反之,我们必须照着神的启示领会圣经。

我们如果只读帖撒罗尼迦前书,也许不容易明白保罗对活神是怎样的领会。但是我们若读保罗所写的其他书信,就会看见,对他来说,活神乃是现今活在我们里面的神。我们服事的不是一位仅仅在诸天之上的神;我们服事的神乃是活在我们里面的那一位。因此,服事活神就是服事那现今活在你里面的神。在旧约里,以色列人服事在诸天之上的神。所罗门向天上的神祷告。甚至在所谓的主祷文里,主耶稣也说,"我们在诸天之上的父"(太六9)。但现今在主钉十字架、复活以后,我们所服事的神就不仅是在诸天之上,因为祂现今活在我们里面。这很清楚地启示在保罗的书信里(罗八10,西一27)。我们甚至有一首诗歌说,我们的神是活的,祂就活在我们里面。保罗说我们服事活神,是指那活在我们里面,并与我们是一的神。

我们怎么知道我们的神是活神?我们所以知道,是因为祂活在我们里面的这个事实。假定有一位弟兄正要和他的妻子争吵,但他里面的活神不想争吵。因此,这位弟兄就不与妻子争论。这样,他就服事了这位活神;这位神不仅活在他里面,也与他同活。这个例证给我们看见,活神不仅是客观地活着,也是主观地活着。

有些见证只是客观地提到活神,并没有提到主观的一面,这叫我很受搅扰。甚至一些在主里多年的人,仍然只见证他们服事的神是客观地活着。对这些圣徒来说,神似乎不是主观活着的一位。我们应当能见证,今天我们所服事的神就活在我们里面。我们所需要的,不是我们有难处的时候,神怎样差遣人来帮助我们这一类的见证。我们需要主观的见证,说到在我们日常生活里的活神。譬如,也许有一位姊妹见证,她怎样受试探要给她丈夫不好看的脸色,但是因着她里面的活神不同意,她就没有这么作。这证明她的神是活的,并

且活在她里面。偶像不会干涉要发脾气的人。但我们所服事的神是活的, 祂在我们里面调整我们、改正我们。

#### 客观与主观的信

现在我们要来看什么是信心,以及什么是信心的工作。保罗在帖前三章二节说,"打发我们的弟兄,在基督福音上作神同工的提摩太去,为着你们的信心,坚固并鼓励你们。"保罗在三章五节接着说,"所以,我再也不能忍受,就打发人去,要知道你们的信心如何,恐怕那试诱者试诱了你们,叫我们的劳苦归于徒然。"保罗在这两节经文都提到"你们的信心"。保罗非常关心帖撒罗尼迦人的信心。在圣经里,信不仅是主观的,指圣徒的相信;也是客观的,指他们所相信的事物。客观的信是指我们所称的信仰,就是我们所相信的事物。在帖撒罗尼迦前后书中的"信",很难说是主观的还是客观的。大体而言"信"这辞是客观的,也是主观的。

信心与景象和看见都有关联。首先在我们面前有一幅景象、一个情景,然后我们有视力看见这个景象。自然而然的,我们就有了信心。这意思是说,当我们有了景象与看见,我们就不知不觉地有了信心。

假如你传福音给一班不信的人,你对他们所说的话不仅在于言语,也在于能力和圣灵,并充足的确信。你向他们讲福音的故事,述说神如何爱他们,如何差遣祂的儿子成为人,为他们死在十字架上。你说话的时候,不仅是在讲一个故事,乃是将一幅景象、一种景观呈现在人面前。你的听众就开始看见这幅景象。他们认识自己是罪人,又看见有一位神—耶稣基督,以及十字架。传福音的时候所描述的这幅景象就是神的启示。不信的人一看见这个启示,里面自然而然就产生了信心,于是就相信了。他们相信他们所看见的,这就是信心。然而,这样领会信心的基督徒并不多。

我们若要有更多的信心,更刚强、广大的信心,就需要更多的景象。更广阔的信心, 乃在于更广阔的景象。扩大的景象叫我们有扩大的看见,扩大看见的结果乃是扩大的信心。 因此,我们信心的程度在于我们的看见,而我们所看见的范围在于我们景象的度量。这就 是为什么我们需要更认识圣言,听更多的信息。主的话和信息都会给我们更广阔的景象。 这样,我们就会有更大的看见,因而产生更大的信心。

#### 带进生机的联结里

这种信心一面将神带进我们里面,另一面将我们带进神里面。换句话说,这种信心总 是产生生机的联结。

我们可以用摄影为例证,说明神怎样因着信进入我们里面,也使我们进入与祂生机的 联结里。你用照相机拍照的时候,要按快门。这样,光就把一特定的景象带进照相机而传 到底片上。这样,那个景物、景象就印在底片上。同样的原则,信心把神带进我们那好比 底片的灵里。信心在我们里面产生以前,我们的灵是空白的。但是信心产生以后,神就进 入我们的灵里。现在我们的灵不再是空白的;反之,神自己的一些东西已经印到我们灵里 了。神被带到我们的灵里面,我们也被带到神里面。我们与神之间自然有了生机的联结。

#### 信心的工作

从这种信心必定会产生出一种工作。真实的信心绝不是徒然的。真实的信心是活的.

将神带进我们里面,也将我们带进神里面,而使神与我们成为一。这活的信以特别的方式 工作。这就是保罗所说信心的工作的意思。

#### 属灵的领会与神圣的启示

这些论到活神与信心工作的话语,会帮助你看见,对神话语天然的领会与属灵的领会是不同的。我们读帖撒罗尼迦前书这卷写给初信者的宝贵书信时,必须留意,不要天然地领会这封书信里的任何一段。我们对这卷书的领会若是天然的,我们读这卷书就会受阻碍。因此,我们需要祷告说,"主啊,我不要以天然的方式领会圣经的任何话语,尤其是帖撒罗尼迦前书的辞句。主,保守我一直在灵里,指示我这卷书里深奥辞句的真义。"

你若记住保罗在帖撒罗尼迦前书所用的一些重要辞句,对你会很有帮助。你特别要记住,召会是在父神和我们主耶稣基督里的。你也要牢记信心的工作,爱心的劳苦,盼望的忍耐,离弃偶像转向神,来服事又活又真的神,并且等候祂的儿子从天降临。你若牢记这些辞句,至终光就会来到,你逐渐就会有正确的属灵领会。否则,你会以天然的方式来领会帖前一章,完全不是照着神圣的启示来领会。我们有了正确的属灵领会,才能接受神圣的启示。帖前一章里的神圣启示,乃是随着对保罗著作属灵的领会而来的。

#### 第四篇 一些基本的事

# 上一篇 回目錄 下一篇



#### 读经: 帖撒罗尼迦前书一章一至十节。

我们阅读或研究圣经中任何一段话语的时候,总是需要找出作者灵里有些什么。我们 一旦知道作者的灵,就能晓得他的目的、心意、目标和宗旨。我们若要知道保罗写帖前一 章时灵里的负担,就需要思考这一章里一些基本的事;这些事能从保罗使用的辞句,以及 这一章的结构所指明。这意思是说,这里保罗的灵与他使用的一些基本辞句有关。任何一 章圣经都是由特殊的辞句构成的,这些辞句说到一些基本的元素。我们现在要来看帖前一 章一些基本的事,就是使徒保罗选用的一些辞句所表达的。

#### 三一神

帖前一章启示三一神。保罗首先提到父。他在一章一节说, 召会是在父神里面: 在三 节他又提到"我们的神与父"。在十节保罗说到子:"并且等候祂的儿子从诸天降临。"不 仅如此,保罗在五节提到圣灵;他说福音传到帖撒罗尼迦人那里是在于圣灵。他在六节又 说,帖撒罗尼迦人带着圣灵的喜乐,领受了主的话。这章圣经里有三一神—父、子、圣灵。

在保罗的时代,"祂的儿子"这个辞会得罪所有典型的犹太人。这个辞之所以会触犯 犹太人, 是因为他们虽然相信真神, 却不认识神有一个儿子。犹太人多多少少相信神有灵, 但他们不明白灵与神自己的地位是同等的。他们只相信神有灵, 而这灵是附属于神的。按 照犹太人对于神的信仰来看, 神是独一的, 而这独一的神有灵。犹太人当然不相信神有儿 子:他们也不相信神的儿子和神的灵是与神同等的。这完全与犹太人的观念相反。因此, 保罗所说的父、神的儿子、圣灵、乃是说出一些非常基本的事。

保罗在一章不只说到神的儿子,也说到耶稣基督。神的儿子是耶稣,而这位耶稣乃是 基督。耶稣这名基本上是指神儿子的人性说的,说出神的儿子是一个人。神的儿子借着成 为肉体成为一个人, 名叫耶稣。这名等于希伯来文的约书亚, 意思是耶和华我们的救主, 或耶和华我们的救恩。因此, 耶稣这名含意非常丰富。

神的儿子耶稣与每个人一样,都有一段历史。我们知道祂生在犹太地,在那个地区生 活了三十三年半,末了死在十字架上。现在我们说到耶稣的时候,需要回溯祂的历史,祂 的传记。

主耶稣也是基督。大体上说,基督这名称是指主的历史中与复活有关的那一面说的, 而耶稣这名是指主的历史中与成为肉体、人性生活有关的那一部分说的。基督这位复活者 已经成了万有的主,万有的头。神已经使祂成为召会的元首。

#### 拣选、拯救和传输

我们若仔细读帖前一章,会看见这样短短的一章圣经中也指明,父所作成的,子正在 作的,以及那灵已经作成并继续要作的。保罗在四节说到拣选:"蒙神所爱的弟兄们,我 们知道你们是蒙拣选的。"谁拣选了我们?拣选必定不是子所成就的,父才是拣选我们的 那一位。按照十节所说,子拯救了我们。这节经文说,子拯救我们脱离要来的忿怒。我愿 意你们注意一个事实:这节经文所用"拯救"一辞是现在式,而所说的忿怒却是要来的事。 拯救是现在正在发生的,而忿怒是要来的。这里的重点是子完成了拯救的工作。

拣选是出于父,拯救是出于子,而那灵的工作是什么?根据这章所说,那灵是为着繁增、为着分赐。保罗在五节向帖撒罗尼迦人指出,福音传到他们那里,不仅在于言语,也在于能力和圣灵。他在六节提醒他们,他们带着圣灵的喜乐,领受了主的话。这些经节指明,那灵是为着传输。

保罗写帖前一章的时候,他深处很注意三一神这件事。他的负担在于父的拣选,子的 拯救,以及那灵的传输。看见这个对我们来说是非常重要的。

#### 三一神具体实化在话里

三一神借着主的话传达给我们、传输给我们。保罗在六节说到领受主的话,在八节说到宣扬主的话。毫无疑问,在保罗的观念里,今天三一神乃是完全具体化于主的话里。话可以比作盛装电的电池。电池怎样是电的具体化,在属灵的范围里,神的话——神圣的电池——也照样是三一神的具体化。父、子、灵都具体化于主的话里。因此,我们传扬主话的时候,就将神传输给人。三一神乃是借着话传输给人。

保罗大约有三周的时间与帖撒罗尼迦人在一起。在那三周里,我信保罗告诉帖撒罗尼迦人,神怎样在已过的永远里拣选了他们。他必定也告诉他们,有一天子神如何成了肉体,他如何生在马槽里,起名叫耶稣。保罗必定也告诉帖撒罗尼迦信徒,耶稣如何在地上生活、被钉十字架,又复活成为主,元首,基督;如今祂怎样在诸天之上,如何成了赐生命的灵。因此,保罗传讲父、子、圣灵。这是他的福音,也就是帖撒罗尼迦人所领受的话。

### 从神而生, 被摆在基督里面

帖撒罗尼迦人领受了保罗传讲的话,就领受了三一神。他们所接受的话,就是对他们 传讲的福音。借着领受这话,因而领受了三一神,就从神而生,并且被摆在基督里面。在 消极一面,这是离弃偶像转向神。在积极一面,这是从神而生,也是信入神的儿子。这样, 就产生了生机的联结,帖撒罗尼迦人从此就在父神和主耶稣基督里了。

在帖撒罗尼迦的初信者,都在三一神里面。他们既在父与子里面,就不再是异教徒或犹太人,而是圣徒。他们成了在父神和主耶稣基督里的圣徒。一章一节"在父神和主耶稣基督里"这句话,不仅指明召会的性质,也指明帖撒罗尼迦人的性质。这意思是说,不仅召会是在父神和主耶稣基督里面,那些成了信徒的帖撒罗尼迦人(他们不再是希利尼人或犹太人),也在父与主耶稣基督里面。

阿福德(Dean Alford)对于一章一节这一段话,有三点说明。第一,他说"在父神和主耶稣基督里"指明交流和有分。阿福德没有用生机的联结这个说法,但他说到交流,意思就是交通和一种的联合。他也说到信徒有分于神和基督。因着这样有分于神和基督,他们与神彼此就有了联结。第二,阿福德说,"在父神里"指明信徒不再是信奉异教的,因为他们信奉异教的时候并不在父神的里面。第三,他说,"在主耶稣基督里"指明信徒不再是属犹太的,因为犹太人不愿意接受主耶稣。因此,在父与主耶稣基督里的帖撒罗尼迦信徒不再是信奉异教的,也不再是属犹太的。

#### 服事与等候

一章里有三一神,以及在神具体化的话里传扬三一神。这话就是信徒所领受的福音。 帖撒罗尼迦人领受了话,就从神而生,并且与基督联结。因此,他们就成了在父神和主耶稣基督里的召会。然后他们作什么?他们服事活神。九节所用服事一辞是包罗一切的,包括我们日常生活里所作的一切事。神是活的,因为祂是真实的,不是虚假的。因此,保罗在一章九节说到服事又活又真的神。帖撒罗尼迦召会是由一班服事一位真实活神的信徒所组成的。这也正是我们今天所作的。我们服事活神的这个事实,证明我们是在父神里面。

不仅如此,保罗在十节指出,我们在等候神的儿子从诸天降临。我们服事活神,并且等候祂的儿子,就是神从死人中所复活的那位。神的儿子耶稣拯救我们脱离要来的忿怒。忿怒虽然将来才来到,但主现今一直在拯救我们,祂要拯救我们到底,直到有一天不再有忿怒。

服事活神指明我们是在父神里,而等候神的儿子指明我们是在我们的主耶稣基督里。 因此,我们的服事与等候,标明我们是一班在父神和主耶稣基督里的人。我们若不在父里, 就不会服事活神;我们若不在我们的主耶稣基督里,我们就不会等候祂。

我们思想一节、九节和十节,就看见这章的末了与开头是一致的。保罗在开始的时候说,召会是在父神和主耶稣基督里的。他在本章的末了说到服事活神,并等候神的儿子。这是为着召会生活的圣别生活,由信、爱、望所构成的生活。信心是工作,爱心是劳苦,盼望是忍耐。

#### 主的话和向神的信心

我要请你们注意八节:"因为主的话从你们那里已经宣扬出来,不单在马其顿和亚该亚,就是在各处,你们向神的信心也都传开了,所以不用我们说什么。"请注意保罗在这里说,主的话从帖撒罗尼迦人那里已经宣扬出来,并且他们向神的信心在各处也都传开了。这指明主的话和向神的信心是同义辞。帖撒罗尼迦人听见了主的话。当他们领受主话的时候,话就主观且客观地成了他们的信。我们曾经指出,客观的信是指我们所相信的内容,主观的信是指相信的行为。八节所说向神的信心,包括主观与客观这两面。

在你的经历里,主的话仅仅是话,或者也是信心?如果话对你来说是信心,这意思是说,话带给你一幅景象,而你已经看见了这幅景象。这样看见景象的结果,就叫你相信。于是话就成了你的信心。如今主的话已经宣扬出来;这话不仅是客观的话,也成了你主观的信心。因此,这话宣扬出来的时候,你的信心也就传开了。

为着召会生活的圣别生活有一个结构,信心就是这个结构的根基。在这根基上有建造,这就是爱心的劳苦。这建筑的顶石是盼望的忍耐。这样,我们就有了为着召会生活之圣别生活的完整结构:信心的工作、爱心的劳苦、盼望的忍耐。

我们如果看见帖前一章这些基本的事—三一神、作为三一神具体化的话、在父与主耶稣基督里的标记,以及信心的工作、爱心的劳苦、盼望的忍耐,我们就会明白保罗写这一段话时,他灵里的负担。

#### 第五篇

### 三一神具体化于话里, 以产生 为着召会生活的圣别生活 (一)

上一篇 回目錄 下一篇



#### 读经: 帖撒罗尼迦前书一章一至十节。

帖撒罗尼迦前后书论到召会生活。这种说法是准确的、正确的。虽然在这两封书信里 找不到"召会生活"一辞,但这两卷书的开头都着重的说到召会。帖撒罗尼迦前书一开头 就说,"保罗、西拉和提摩太,写信给在父神和主耶稣基督里,帖撒罗尼迦人的召会。"帖 撒罗尼迦后书几乎以同样的话开头。惟一不同的是帖前一章一节说"父". 而帖后一章一 节说"我们的父"。帖撒罗尼迦前后书,都是写给召会的。

#### 帖撒罗尼迦人的召会

保罗写了十四封书信,每一封书信都以独特的方式开头,并且都配合那一封书信的内 容。譬如, 罗马一章一节说, "基督耶稣的奴仆保罗, 蒙召的使徒, 被分别出来归于神福 音的。"哥林多前书开头的话又稍有不同:"凭神旨意,蒙召作基督耶稣使徒的保罗。"(一 1) 相对而言, 帖撒罗尼迦前后书开头的话相当简单。保罗没有给自己加上什么称呼, 他 没有说自己是基督的奴仆或使徒。他只说,"保罗、西拉和提摩太,写信给在父神和主耶 稣基督里, 帖撒罗尼迦人的召会。"(帖前一1)

"在父神和主耶稣基督里,帖撒罗尼迦人的召会"这样的话是独特的。一面,召会是 属于一些人的;另一面,召会是在父神和主耶稣基督里的。这样说到召会,与林前一章二 节的说法大不相同,他在那里是说,"写信给在哥林多神的召会",这句话描绘召会是在某 一地的。但保罗在帖撒罗尼迦前后书没有说到召会是在某一地,却说召会是属于一些人的, 就是在神里的帖撒罗尼迦人的。在这两封书信里, 召会是帖撒罗尼迦人的, 也是在父神和 主耶稣基督里的。

根据历史,帖撒罗尼迦是道德低落的地方。大体来说,那个城市里的人是不道德的。 但是根据帖前一章一节所说, 那城市的召会是"帖撒罗尼迦人的"。一个召会由一班住在 帖撒罗尼迦那种城市的人所组成, 这似乎是不可能的。

召会是在父神里,这样的话是非常正面的:但说召会是帖撒罗尼迦人的,这样的话就 不是正面的。一章一节是说,在父神里帖撒罗尼迦人的召会。这里的介系词"在……里" 和"……的"非常重要。在帖撒罗尼迦的召会是一班在邪恶之城里的人的。旧金山的邪恶、 堕落举世闻名。但是, 今天在旧金山有召会, 就是在父神和主耶稣基督里, 旧金山人的召 会。

#### 圣别的人过圣别的生活

我们已经指出, 帖撒罗尼迦前后书乃是论到召会生活。我们从这两卷书的内容得知, 召会生活在于圣别的生活! 虽然许多旧金山人是邪恶的, 但是组成旧金山召会的一班旧金 山人却是圣别的。赞美主!今天在旧金山人中间,有许多圣别的人过着圣别的生活!在洛杉矶的召会也是这样。主可以向鬼魔与邪恶的天使夸口说,在好莱坞所在的洛杉矶这样不道德的城市里,主得着了一个召会,由一班过着圣别生活的圣别之人所组成。我们今天在众地方召会中,都过着为着召会生活的圣别生活。

我们都需要看见,帖撒罗尼迦前后书是论到召会生活的。不久以前,当我研读这两封书信时,我仰望主叫我看见这两卷书的主题。最终,这两封书信给我印象最深的就是召会生活。我信那个印象是从主来的。表面上看,帖撒罗尼迦前后书与召会没有什么关系。但你若摸着这两卷书真理的深处,你就会看见,这两卷书实在是论到借着过圣别生活而有之召会生活的实行。现在我们必须接着来看,象帖撒罗尼迦这样不道德城市里的人,如何能成为一班圣别的人,为着召会生活过圣别的生活。我们若要了解这事,就需要问一个非常重要的问题:为着召会生活之圣别生活的源头是什么?

#### 父、子、圣灵

本篇信息的题目是: "三一神具体化于话里,以产生为着召会生活的圣别生活。"喜欢思考的人也许会想这篇信息为什么要用"三一神"这个辞,因为帖前一章里并没有这个辞。不仅如此,这样仔细的读者可能也会想,我们怎能根据帖前一章,说三一神具体化于话里?这一章清楚提到话,但在哪里提到三一神,以及三一神具体化于话里?我们要仔细来看这件事。

帖前一章一节说到父神。在三节又有"在我们的神与父面前"这句话。在十节保罗说到子:"并且等候祂的儿子从诸天降临,就是祂从死人中所复活,那拯救我们脱离要来忿怒的耶稣。"保罗在这章圣经里两次提到圣灵。五节说,"因为我们的福音传到你们那里,不仅在于言语,也在于能力和圣灵,并充足的确信。"保罗在六节指出,帖撒罗尼迦人"在大患难之中,带着圣灵的喜乐,领受了主的话"。因此,这一章里有三一神,就是父神、子神和灵神。因此,在帖前一章说到三一神。

事实上,整本新约都与三一神有关。三一神是新约结构的元素。姊妹们作饭,要用各种食品作烹调的元素。照样,有些元素是书写新约所用的"成分"。帖前一章的元素是什么? 最基本的元素就是三一神。肉类怎样是许多美国人饮食中的元素,三一神也照样是保罗属灵烹调里最重要的元素。因此,我们在帖前一章能清楚看见三一神,这是不足为奇的。保罗在这一章里,明确地说到父、子、灵。

帖前一章一节与帖后一章一节,都说到帖撒罗尼迦人的召会。这指明召会是由得救并重生的罪人所组成的。我们从历史得知,古时帖撒罗尼迦城所在的马其顿省内,以及哥林多城所在的亚该亚省内,各个城市都是邪恶、不道德的。那些城市的光景也许比今天的旧金山更坏。帖撒罗尼迦人特别没有好名声,反倒以罪恶、不洁、不道德闻名。但这些帖撒罗尼迦人当中有一些人,因相信基督而得救、重生,由神而生。结果,在那个邪恶的城市里,就产生了在父神和主耶稣基督里,帖撒罗尼迦人的召会。

我们读新约圣经的时候,很容易把在基督里、在主里、在神里这些辞句视为理所当然,而不多加注意。我们必须对"在父神和主耶稣基督里"这句话有深刻的印象。这句话太奇妙了!人在神里面,这实在是一件太大的事!假如有一些罪大恶极的人听到了福音,接受了主耶稣,因此得救了,他们就成了基督徒,现今在父神里。我们必须看见,这是一件意

义重大的事。你知道我们这些信徒在哪里? 我们乃是在父神和主耶稣基督里!

照一章一节来看,召会不仅在父神里,也在主耶稣基督里。召会有这样奇妙的所在地一在父和我们的主里。事实上,父神与耶稣基督乃是一。祂们是父和我们的主。父是三一神中的第一者,主耶稣基督——子——是第二者。然而,我们不该把父和子看作两个分开的身位。神是三一的,这就是说,神是三而一的。不错,父、子、圣灵是三;但祂们又是一。这件事是人的头脑所领会不来的。哦,我们的神,三一神是奇妙的! 帖前一章启示这位三一神。不仅如此,得救之人的召会乃是在这位奇妙的神里,祂是父,也是主耶稣基督。

#### 在父神和主耶稣基督里的召会人

我最近研读一章一节的时候,看见要说出在父神和主耶稣基督里,帖撒罗尼迦人的召会这样的话,是非常有分量而深奥的。我查阅阿福德的著作,看他对这一节圣经是怎么说的,我得了一些帮助。阿福德首先指出,这里的介系词"在……里"是指交流并有分。阿福德所说的"有分",等于"生机的联结"。交流是指一种共同的联结。召会是由一班人组成的,这班人与神有共同的联结,并且有分于神。

不仅如此, 阿福德还接着说,"在父神里"这句话是一个标记, 指明在召会里的人不再是信奉异教的, 也不再是外邦人。外邦人没有神, 但召会是由一班在父神里的人所组成的。因此, 在召会里的人不再是信奉异教的。

阿福德也说,"在主耶稣基督里"指明在召会里的人不再是属犹太的。犹太人不信耶稣基督,就象异教徒不信真神一样。信神和主耶稣基督的是哪些人?召会人就是这样的信徒。我们今天不是信奉异教的,也不是属犹太的;我们乃是在父神和主耶稣基督里的召会人。召会生活里有犹太教背景的人必须明白,他们不再是犹太人。召会是由一班既非外邦人,也非犹太人的信徒所组成的,因为我们现今都在父神和主耶稣基督里。

保罗在他别的书信说到基督的召会和神的召会。有些基督徒团体采用这些辞作他们宗派的名称。譬如,今天有基督的召会、神召会,以及神的召会等名称。但是你知道有什么基督徒团体用"在神里的召会"这个名称么?必定没有这样一个团体。但是根据一章一节来看,召会在神里面乃是一个事实。

召会是神的,与召会在神里,这二者何者更深奥?召会在神里,比召会仅仅是神的更深邃、更深奥。阿利路亚,召会乃是在神里面!召会不仅是神的,是基督的;召会也是在神里,在基督里的。我们要看见,我们所在地的召会是神的,也是在神里的;是基督的,也是在基督里的;这样的看见,对我们是极其重要的。

#### 生命里的关系

我能见证,因着我看见了一章一节"在……里"这个介系词的意义,帖撒罗尼迦前书对我来说,就变得非常宝贵,非常可爱。这卷书启示我们,召会不仅是神的,是基督的,召会也是在父神和主耶稣基督里的。

召会不仅在神里,也在父里。这里的"父"字指明生命的关系。神不再只是我们的创造者, 祂也是我们的父。神是召会人的父,因为我们都已经从神而生。我们已经从神而生,现今神乃是我们的父,这是何等奇妙的事实!

假定你的父亲是美国总统, 你提到他的时候就可以说,"我的父亲总统"。这与只说到

总统,有很大的不同。只说"我们的总统",指明你可能是公民。但你若说"我的父亲总统",这就指明总统是你的父亲,你与他有生命的关系。同样的原则,我们能说神是我们的父。神不再仅仅是我们的创造者,祂已成了我们的父,因为我们已经从神而生。不仅如此,耶稣基督也是我们的主。阿利路亚,我们有父,也有主!

#### 在三一神里的召会

召会在父神和主耶稣基督里,与召会在两个分开的人位里,这两种说法是不同的。召会乃在一个奇妙的人位里,这一位乃是父与子。你认为今天召会一面是在父里,另一面又在主耶稣里么?换句话说,你认为召会,一个地方上独一的召会,是在两个分开的人位里么?我们对召会不该有这种想法。神是父和主耶稣基督,召会就是在这一位的里面。不要问我如何解释召会是在那位是父又是子的里面。这样的奥秘我无法解释。历世纪以来,基督教历史证明,没有一个人能充分地解释三一神。但在一章一节里,我们看见一个启示,就是召会是在独一的神里这个奇妙的事实;这位神是我们的父和我们的主耶稣基督。阿利路亚!我们有这样一位奇妙的神,并且我们就在祂里面。

当保罗说到在父神和主耶稣基督里, 帖撒罗尼迦人的召会, 他其实是说, 帖撒罗尼迦人的召会乃是在三一神里。保罗说到父和主耶稣基督, 就指明或含示神是三一神。神若不是三一的, 怎么会是父又是子? 这是不可能的。不仅如此, 当保罗提到父与基督时, 也含示圣灵。我们曾经指出, 保罗在本章别的经节明确地说到圣灵。因此, 帖前一章清楚地给我们看见三一神—父、子、圣灵。帖前一章一节和帖后一章一节都启示, 召会是由一班罪人所组成的, 他们已经得救、蒙了重生, 现今乃是在三一神里。这是何等的奇妙!

#### 第六篇

#### 三一神具体化于话里, 以产生

#### 为着召会生活的圣别生活 (二)

上一篇 回目錄 下一篇



#### 读经: 帖撒罗尼迦前书一章一至十节。

我们在前一篇信息里看见,帖前一章启示三一神。保罗在一节和三节说到父神,在十 节说到子,在五节和六节说到圣灵。根据一章一节,帖撒罗尼迦人的召会乃是在父神和主 耶稣基督里的。这指明召会是在三一神里。在本篇信息中,我们要从帖前一章继续来看, 这位三一神是怎样供应给我们的。

#### 主的话与向神的信心

保罗在五至六节说,"因为我们的福音传到你们那里,不仅在于言语,也在于能力和 圣灵,并充足的确信,正如你们知道,我们在你们中间,为你们的缘故是怎样为人。并且 你们在大患难之中,带着圣灵的喜乐,领受了主的话,就效法我们,也效法了主。"照这 两节圣经来看, 传福音就是传扬话。使徒们所传的福音就是帖撒罗尼迦人所领受的话。保 罗在八节又接着说,"因为主的话从你们那里已经宣扬出来,不单在马其顿和亚该亚,就 是在各处,你们向神的信心也都传开了,所以不用我们说什么。" 帖撒罗尼迦人先是领受 了主的话, 然后把主的话宣扬出来。

八节里主的话与向神的信心是同义辞。这节经文说,主的话从帖撒罗尼迦人那里已经 宣扬出来,他们向神的信心也都传开了。因此,宣扬出来的话就是传开的信心。

信心是什么? 几乎没有人能说出一个令人满意的解释。我们很难说出信心是什么。但 我们仔细地看这几节经文, 就能对信心有正确的领会。

第一,信心乃是有话语传给我们。第二,信心包括我们领受这话,并将这话宣扬出去。 这种话乃是信心。福音的话被人传讲、领受并宣扬。这样、话就成了我们里面的信心。传 福音的人传讲的时候,话就是福音。但是我们领受话的时候,特别是当我们把话宣扬出去 的时候, 话就成了我们里面的信心。

假如传福音的人向不信者讲到人的堕落和神的拯救。传福音的人告诉不信者说,神在 基督里成了肉体,为我们的罪钉了十字架,并且神叫祂从死人中复活,如今成了赐生命的 灵, 为要住在我们里面。当这个不信者领受并宣告福音的话, 这话就成了信心。

#### 保罗所传话语的内容

现在我们需要研读保罗所传讲话语的内容,也就是福音的内容。毫无疑问的,保罗所 传讲的是三一神。他在四节说,"蒙神所爱的弟兄们,我们知道你们是蒙拣选的。"拣选是 指父在已过的永远里所作的。那时神拣选了我们。保罗在十节说到子是那位拯救我们的: 祂是救主、是拯救者。保罗在五节说,他们传福音是在于能力和圣灵;在六节我们看见, 帖撒罗尼迦人带着圣灵的喜乐,领受了主的话。福音的传扬在于圣灵,这个事实指出那灵 是将神的成分传输到我们里面的一位。因此, 父神拣选我们, 子神成功救赎以拯救我们, 而灵神将一切神圣的事物传输给我们。这是保罗所传福音话语的内容。这就是我说三一神具体化于话里的原因。

也许有一位弟兄释放了一篇简短的福音信息,告诉人说,神创造了人,后来人堕落了,基督就来为我们的罪死在十字架上,如今那灵要来重生我们。即使在这样简短的一篇信息里,也包括了父神、子神和灵神。这是正确福音的内容;这福音乃是神圣的话,将三一神具体化,并告诉我们父和子已经作成的工作,以及那灵正在进行的工作。当人相信这话,并领受这话时,这话就成了人里面的信心。

当三一神借着话供应给一个人,那个人领受了话,以致话在他里面成为信心的时候,你知道发生什么事么?在那时刻,这个人经历了新生。他从神而生了。我们原本都是罪人,却借着信成了神的儿子。借着信心,我们经历了新生。

信心不是努力去相信我们所信不来的事。你传福音的时候,不要勉强人去信,而要给人看见,三一神是最亲爱、最宝贝、最有价值的一位。别人听到你介绍这样富有吸引的一位,就会珍赏你所说的话,而领受你的话。他们领受的话就要成为他们的信心。这就是相信的意思。

#### 信的两方面

信有两方面:客观的一面和主观的一面。我们领受神话语的时候,这话就成了我们客观的信仰,也成了我们主观的信心。客观的信仰是指我们所相信的事物,主观的信心是指我们相信的行动。我们借着这样的信蒙了重生、从神而生,我们与神之间就开始有了生命的关系。不仅如此,借着这样的信,我们被摆在基督里。我们从前是在基督以外,但我们如今借着信,得以在基督里。这意思是说,我们与基督之间有了生机的联结。这是基督徒生活的开始,这种生活乃是圣别的生活,总结为召会生活。这样,三一神就传输到我们全人里面,使我们得有新的生命,神圣的生命。因着这新的生命,我们与神有了生命的关系,与基督产生了生机的联结。借着这个关系和联结,我们就开始基督徒的生活;这种生活是圣别的生活,是为着召会生活的圣别生活。

#### 信心的工作

现在我们已经把第一节看得相当完全了,接着要来看第三节。保罗在这里说,"在我们的神与父面前,不住地记念你们信心的工作,爱心的劳苦,并对我们主耶稣基督之盼望的忍耐。"保罗在这节经文里说到三件事:信心的工作,爱心的劳苦,以及盼望的忍耐。先是有信心的工作。信心是借着领受话而来的,这话乃是三一神的具体化。我们领受这话的时候,信心就在我们里面产生。我们已经看过,信是客观的,也是主观的。

在原文里,三节的"信心"之前有指定冠词。这指明本节乃是说到这信心的工作。这信心就是我们所领受神的话。这话传扬给我们,且被我们接受,就成了信心。因为这信心是活的,又是主动的,结果就产生信心的工作。

三节的"工作"这辞的原文,通常都译为行为。保罗在罗马三章二十节用过这辞: "因为凡属肉体的人,都不能本于行律法[或译作,律法的行为]在神面前称义。"罗马 三章二十节的"行",主要是指我们的行为。保罗的意思是说,凡堕落的人,没有一个因 他的行为,能在神面前称义。因此,该节的"行"不是指活动,也不是指我们所作的工作, 乃是指我们行为中特殊的行动。这样,三节的工作是什么意思?是指行为,还是指一种工 作?这辞在原文里,实际上是指举动、动作、活动;包括我们一切的行动。我们的行动包 括行动、行为等等。因此,信心的工作是指信心的一切举动和动作。

假如有一个传道人传福音给一个不信者,那个不信者领受了这话,他里面就产生了信心;借着这信他从神而生,并被摆在基督里面。他既有了信心,就必定有所行动。譬如,他会自然而然地宣告说,"哦,主耶稣,你真宝贵!"他回家以后会告诉妻子、儿女信主耶稣的事。这样宣告并传讲主,都是信心的工作。信心含示神、恩典、能力、亮光和其他许多的项目。为这缘故,一位初信者向妻子传讲基督的时候,他里面的信心会光照他,叫他看见自己对妻子的态度。于是他会向主承认他的缺欠,为着某些事情向妻子道歉。这也是信心的工作。

帖前一章九节说,"因为他们自己正在传报关于我们的事,就是我们是怎样地进到了你们那里,你们又是怎样离弃了偶像转向神,来服事又活又真的神。"保罗在这里说到离弃偶像转向神,这是信心的第一个行动。凡是有信心的人,都会离弃偶像转向神。

信心的工作包括从我们活的信心所产生的一切行动。这包括我们与别人的关系,以及我们一切的行为。一个人得救以前,也许不善待人,并且在许多方面行为都是粗鄙的。但是一旦他在主里有了信心,这信心不会容许他这样待人不仁慈。不仅如此,他也很难再行事粗鄙了。我能从经历中这样见证。我从小就讨厌狗,有时候会虐待狗。但是我得救以后,里面的信心就不容许我再有那样的举动。这种行为上的改变是出自信心的行为。

有信心的人与没有信心的人大不相同。有些人在没有信心的时候,放纵自己作了许多罪恶的事。现今他们有了信心,就再也不能任凭自己胡作非为了;他们自然而然就禁戒不作那些事,这乃是信心的行为,信心的工作。还有些人得救以前不是好邻居,但他们得救以后有了信心,就非常仁慈、温和、慈爱而体贴。没有人教导他们要表现得不一样,这种改变是他们里面的信心产生出来的。这信心使他们能帮助别人,特别是帮助其他的信徒。这是信心工作的另一例证。

信心的工作是指真信徒合宜的行动。这不是作某种工作,也不是行什么善事帮助别人。 不,这乃是我们信徒日常的行动,这种行动是信心的产物。这是保罗对信心工作的领会。 保罗为帖撒罗尼迦人祷告的时候,记念他们信心的行为。

#### 爱心的劳苦

按照三节来看,信心的工作之后就是爱心的劳苦。这种爱心的劳苦不仅仅是一种行动或是一种行为;这实在是一种劳苦,包含了努力、奋斗和工作。

我们已经指出,信心的工作开始于离弃偶像转向神。信心的工作必定包含这种转。因此,离弃偶像转向神与信心的工作有关。现在我们必须看见,服事活神与爱心的劳苦有关。我们劳苦服事我们的活神。我们服事这位活神,因为我们爱祂。加拉太五章六节说,信心是借着爱运行的。这爱首先与服事我们的活神有关。

我们里面的信心产生许多不同的行动。不仅如此,这信心是在爱里面运行的。我们这些信徒应当在爱里竭力服事我们的活神。我们的神是活的, 祂是永活者。祂一直在说话,

我们乃是服事祂。

服事神并不容易,而是一种劳苦。保罗甚至说,服事神是一种奋斗。因此,我们若要服事活神,就必须竭力。神在我们里面所说的一切话,祂指示我们的一切事,我们都需要跟从祂。这就是服事祂这位活神。这样的服事需要对祂有爱。我们首先应当爱神,这爱会叫我们劳苦服事祂。

#### 盼望的忍耐

未了,保罗在帖前一章三节说到盼望的忍耐。毫无疑问,三节所说盼望的忍耐相当于 十节所说等候神的儿子。我们若有盼望的忍耐,就会等候神的儿子从诸天降临。

现在我们能看见,基督徒的生活乃是为着召会生活的圣别生活,到底是什么意思。这种生活的起源乃是三一神。借着话语的传讲,以及我们对话语的领受,我们与父神有了生命的关系,与基督产生了生机的联结。这是借着信心来的。然后这信心就工作、行动,结果产生了许多事。这信心特别叫我们离弃一切事物转向神。不仅如此,我们在爱里劳苦、竭力、奋斗,来服事活神。同时,我们因着盼望所生的忍耐,就等候神的儿子回来。这实在是圣别的生活,是成圣而分别的生活。根据四章七节,神已经在圣别中召了我们;根据五章二十三节所说,神现今一直在使我们全然圣别,为着过这一种生活,使我们能有正当的召会生活。

#### 第七篇 在三一神里的召会(一)

# 上一篇 回目錄 下一篇



读经: 帖撒罗尼迦前书一章一节, 帖撒罗尼迦后书一章一节, 马太福音二十八章十九节, 使徒行传十九章五节,罗马书六章三节,加拉太书三章二十七节,启示录一章十 一至十二节。

帖前一章一节与帖后一章一节都告诉我们, 召会是在父神和主耶稣基督里的。我要请 你们仔细思考这句话:"在父神和主耶稣基督里……的召会"(帖前一1)。假如保罗写得稍 微简单一点,只说"在神和基督里的召会",那么在我们看来,说在神和基督里的召会似 乎就够了,不必说在父神和主耶稣基督里的召会。这样对召会较长的描述,包含三个名, 是简短的说法所没有的, 这三个名是父、主、耶稣。

#### 父、主、耶稣

我们读新约就会明白,关于神圣名称第一件基本的事,就是对父的名的启示。当主耶 稣在肉身里来在地上生活的时候, 祂所作的主要就是向祂的门徒启示父的名。譬如, 约翰 十七章记载主耶稣向父祷告说,"你从世上赐给我的人,我已将你的名显明与他们。"(6) 主又对父说,"我已叫他们认识了你的名,并且还要叫他们认识。"(26)认识父意义非常 重大。认识神乃是大事,但认识父是更大的事。

我们要好好注意主这个名称, 这也是很重要的。旧约把"主"用为神圣的名称。耶稣 这人成为主,不是一件简单的事。照行传二章所说,基督复活、升天以后,已经被立为万 有的主。这意思是说,有一个人,甚至是拿撒勒人,已经成为万有的主了。主这个称呼应 用在主耶稣身上, 含示成为肉体、人性生活、钉十字架、复活、升天等经历。耶稣这人乃 是借着这样一个过程,被立为万有的主。

基督是神、祂成为肉体以前就已经是主了。祂是主、是创造者。但是今天耶稣这人经 过成为肉体到升天的过程之后, 已经被立为主了。主这个名称在新约里应用在基督身上, 意义是非常丰富的。基督不仅是创造者,也是成为肉体、在地上生活三十三年半、钉十字 架、复活并升天的一位。基督被钉十字架成功了救赎,了结了旧造,毁坏了撒但和死,废 去了神与人、人与人之间一切的阻隔。阿利路亚! 赞美基督钉十字架所成就的! 基督的复 活就象祂钉十字架一样的深奥。英文短诗"神经过过程"这首歌说,"钉死十架了万有, 从死复活萌新芽。"(调用新编儿童诗歌三四页)基督的钉十字架了结了旧造,然后祂的复 活就使新造有新生的起头。如今这位经过成为肉体、钉十字架、复活、升天的耶稣基督, 已经被立为万有的主了。这一切的过程,以及有关的一切事物,都含示在主这个名称里。

耶稣这名也是意义重大、含意丰富的。耶稣的意思是耶和华救主,或耶和华我们的救 恩。耶和华要成为我们的救主和我们的救恩,就需要经过很长的过程。

基督的意思是受膏者。主耶稣就是基督那受膏者,为神选立,以完成神永远的定旨。 基督已经受膏,接受任命,并被选立以完成神的定旨。这位基督经过了祂过程中的种种步 骤,履行了这个托付,完成了神的定旨。如今在复活和升天里,祂是我们的主耶稣基督。

神不仅是我们的创造者, 祂也是我们的父。神是我们的父, 含意比祂仅仅是我们的创造者更多。创造者神怎能成为我们的父? 换句话说, 我们这些神所造的怎能成为父神的儿女? 神没有意思要成为我们的养父、我们的继父或是我们的岳父。相反的, 祂是我们生身的父。这意思是说, 我们已经接受了神的生命。这件事乃是我们从神而生的时候发生的。

我们宣告我们已经从神而生,这不该只是道理。阿利路亚,我们在生命上是神的儿子! 我们已经从神而生,如今我们在生命上是神的儿子,祂也真是我们的父。这件事太大了!

我们读圣经要非常仔细。我们若仔细读圣经,就会看见帖前一章一节与帖后一章一节非常相似,但并不完全一样。帖前一章一节说,"保罗、西拉和提摩太,写信给在父神和主耶稣基督里,帖撒罗尼迦人的召会:愿恩典与平安归与你们。"帖后一章一节说,"保罗、西拉和提摩太,写信给在神我们的父并主耶稣基督里,帖撒罗尼迦人的召会。"帖撒罗尼迦前书是说"父",帖撒罗尼迦后书是说"我们的父"。此外,帖撒罗尼迦后书祝福的话"愿恩典与平安……归与你们"是在第二节,不在第一节。这指明保罗写帖撒罗尼迦后书开头的话,比帖撒罗尼迦前书开头的话还要强。保罗写书信的时候,必定不会轻率。他不论写什么,都有确定的目的。

#### 含示那灵

这两封书信都告诉我们,召会是由一班人(这里是指帖撒罗尼迦人)组成的。帖撒罗尼迦是个邪恶的城市,其中的人大体上说是不道德的。但是,一些原先不道德的人得救、重生,组成了他们那个地方在三一神里的召会。为这缘故,保罗说到在父神和主耶稣基督里,帖撒罗尼迦人的召会。保罗这样说,就指出了三一神。

有人读到在三一神里,帖撒罗尼迦人的召会,可能会说,"你们宣称一章一节指明召会是在三一神里。这节经文的确提到父和子—主耶稣基督,但是并没有说那灵。这节经文如果说到三一神,那灵在哪里?"这里这个例子给我们看见,圣经上许多没有说的话,即使比不上说出来的话重要,至少也是同样重要。我们接触圣徒的时候,时常会有一些话不说,这些话也许比我们对他们说出来的话更重要。保罗为什么不说"在父神、主耶稣基督和圣灵里,帖撒罗尼迦人的召会"?至终我们会看见,保罗有很好的理由只提父和子基督,而不提那灵。

我们可以确定, 帖前一章一节所说的神乃是三一神。我们如何知道? 因为保罗首先提到父—三一神的第一者。只要有第一, 就会有第二者子, 也会有第三者那灵。保罗说到父的这个事实, 有力地指明他所想的是三一神。不仅如此, "主耶稣基督"这话也含示那灵。"父神"与"主耶稣基督"都含示那灵。因此, 一章一节含示那灵, 是不言而喻的。

我们必须相信,一章一节所提到的神乃是三一神。我们在父神和主耶稣基督里,含示我们也在那灵里。因此,一章一节含示三一神。这节经文指明,召会是在三一神里的。

#### 在三一神里是生机的。也是在生命里的

说召会是神的或是基督的相当简单。但宣告召会是在父神和主耶稣基督里,就深奥多了。譬如,说我们是属于某一个人的,这是一回事;但说我们是在那个人里面,就完全是另一回事。对我们人来说,我们可能属于一个人,但我们不可能真在那个人里面。召会能在三一神里只有一条路,就是生机的并出于生命的路。我们对生命的路了解得不够,但是

神却非常了解。不仅如此,只有神能以生命的方式来作事。神以生机、生命的方式,使召会能在三一神里面。

如果召会仅仅是属于神的,神只要是我们的创造者就够了。但是召会要在神里面,神就必须成为我们的父,我们需要与神有生命的关系。照样,召会要在主耶稣基督里,基督之于我们就必须是主,是耶稣。

#### 为传统的观念所遮蔽

你可能读过一章一节许多次,却没有看见召会是在三一神里。虽然这个事实启示在圣经里,但为什么没有多少基督徒看见这事?他们没有看见召会是在三一神里的原因,是因为他们被传统对召会的观念所遮蔽。信徒们也许对神的召会、基督的召会、神召会的这些辞,特别是用来作为今天公会名称的,都很熟悉。但是没有多少人知道召会乃是在三一神里。

我们要看见,新约并没有说召会是在神里,这一点是很重要的。帖前一章一节告诉我们,召会是在父神和主耶稣基督里的。这启示召会是在三一神里,这与召会只在神里的说法不同。按照圣经,我们找不到召会只在神里这一回事,但是却有在三一神里的召会。

#### 神与三一神的区别

现在我们需要仔细来看神与三一神的区别。我们如果只说神,就是把神看作好象没有经过过程一样。但三一神是指经过过程的神。创世记一章一节说,"起初神创造天地"。我们在这一节里看不见经过过程的神,也就是说,我们看不见父、子、灵。但是新约却有三一神完满的启示。

新约里关于三一神的启示,第一个主要的步骤就是启示父的名。四福音给我们的启示,主要不是关于神,乃是关于父神。主耶稣花了许多时间与门徒在一起,向他们启示父的名。

新约当然也向我们启示耶稣是神的儿子。根据马太十六章,有一天主耶稣带着祂的门徒离开宗教气氛浓厚的耶路撒冷,到了靠近圣地北部边界,在该撒利亚腓立比境内的黑门山脚,不久祂就在这山上变化形像(十七1~2)。该撒利亚腓立比远离了圣城并圣殿,那里古老犹太的宗教气氛充满每个人的思想。主特意将门徒带到一个气氛清明的地方,使他们的思想能脱离圣城和圣殿宗教环境的影响,并使祂能给他们一些关于祂自己新的启示。乃是在这里,祂是基督,是活神儿子的异象,赐给了彼得。

马太十六章十三节说,"耶稣到了该撒利亚腓立比的境内,就问祂的门徒说,人说人子是谁?"因着门徒都不清楚,就胡涂地回答。按照十四节所记,他们说,"有人说是施浸者约翰,另有人说是以利亚,还有人说是耶利米,或申言者中的一位。"然后主耶稣对他们说,"你们说我是谁?"(15)我们知道,彼得因着领受了从父来的启示,就回答主耶稣说,"你是基督,是活神的儿子。"(16)因此,新约首先启示我们父的名,然后启示神的儿子。所以,新约启示的第一个名称是父,第二个名称是子。

我们从马太十六章来到约翰十四章,这里有那灵的启示。腓力对主耶稣说,"主啊,将父显给我们看,我们就知足了。"(约十四8)主回答说,"腓力,我与你们同在这样长久,你还不认识我么?人看见了我,就是看见了父;……我在父里面,父在我里面,你不信么?"(9~10)主耶稣在这里指明,祂在父里面,父在祂里面。这意思是说,祂与父不能

分开, 父与祂也不能分开。主这样说到自己与父之后, 接着又说到实际的灵, 就是另一位保惠师: "我要求父, 祂必赐给你们另一位保惠师, 叫祂永远与你们同在, 就是实际的灵。" (16~17) 因此那灵这另一位保惠师, 乃是新约启示的第三个神圣的名称。所以我们有父、子、灵的启示。这就是三一神。

三一神的启示需要基督的成为肉体、主的人性生活,以及主的钉十字架和复活。基督 复活以后,那灵来了。现在我们知道三一神是父、子、灵。

这位三一神是经过过程的神。祂经过了成为肉体、人性生活、钉十字架和复活的过程。 祂钉十字架成功了救赎,了结了旧造,毁坏了撒但和死亡。祂复活使新造有了新生的起头。 现今祂是赐生命的灵,就是三一神的终极完成。召会是在这样一位三一神里面。召会是在 经过过程的三一神里,而三一神乃是成了赐生命的灵,同着父和子的一位。

#### 第八篇 在三一神里的召会(二)

# 上一篇 四目錄 下一篇



读经: 帖撒罗尼迦前书一章一节, 帖撒罗尼迦后书一章一节, 马太福音二十八章十九节, 使徒行传十九章五节,罗马书六章三节,加拉太书三章二十七节,启示录一章十 一至十二节。

我们已经看过、帖前一章一节指明召会是在三一神里。保罗在林后十三章十四节说到 三一神: "愿主耶稣基督的恩,神的爱,圣灵的交通,与你们众人同在。"这里有三一神三 重的祝福,就是爱、恩和交通的祝福。这节经文所启示的三一神,乃是经过过程的神。今 天召会就是在这位经过过程的三一神里, 也就是在父、子、圣灵里。

#### 父的愿望与计划

父神的愿望是什么?按照新约来看,父要得着许多的儿子,父所关心的是儿子的名分。 为了要产生这些儿子,神一直在生儿子。对祂而言,儿子的数目不需要受限制。祂的儿女 越多越好。父要得着儿子,于是祂一直生儿子。

父神有一个确定的旨意,就是要产生众子。祂不是一位愚昧、没有定旨的父。祂乃是 有定旨、有计划的。神的拣选和预定都是根据祂的定旨。神首先拣选我们,然后预定我们。 这指明神是独一的发起者和起始者。因此,召会在父神里,含示召会乃是在神的定旨、计 划、拣选和预定里。毫无疑问, 召会也在神的呼召里。在父神里的召会, 就是在那是发起 者和起始者里的召会。

召会在父里面这种领会不仅是道理:这在我们实际的经历中与我们很有关系。今天基 督徒中间有一个难处,就是他们有许多不同的目的和计划;有许多发起人和起始人。这是 不对的。我们基督徒都只该有独一的目的,就是我们父的定旨。我们也该有父的独一计划。 这意思是说, 发起者和起始者只该有一位, 就是父。我们不该发起或起始什么事。如果所 有的基督徒都放弃他们自己的目的和计划,只有一位发起者和起源者,请想想看,会有怎 样的光景出现。在我们众人当中会有何等的一!再没有任何分门别类的事了。

#### 一切消极、天然、老旧事物的了结

我们已经稍微看过,召会在父里的意义。现在我们要接着来看召会在主耶稣基督里的 意义。在基督里是件大事。在基督里就没有罪、肉体、己、天然生命、旧造、死和撒但。 我们若在基督里, 一切消极的事物就都被了结。罪、死、己、肉体、撒但、旧造都已了结。 对于在基督里的人来说,神以外的一切事物都已经了结了。

我们若看见在基督里所了结的是什么,就会知道一些所谓的召会,以某些名称标榜自 己,乃是可耻的。譬如,在中国有一个团体叫作美国长老教会。最近我在南加州看见一个 标示牌写着:"橙县中国台湾人教会"。最近有一位弟兄告诉我,有一个叫作旧金山中华门 诺教会的团体。在召会里没有这类名称或称谓的地位。采用这类名称的人,指明他们既这 样作,他们就不是在主耶稣基督里的召会。他们有名称,这个事实指明他们中间还有许多 事物没有被了结。

召会在主耶稣基督里面;这含示对召会来说,一切天然、消极、属乎旧造的事物,都已经了结。这意思是说,在召会里没有中国人、美国人,没有日本人、韩国人,也没有法国人、德国人。这是召会在主耶稣基督里的意义。

我们在主恢复中的人说,我们实行召会生活。但每当我们这样声明的时候,我们必须查看,我们是否仍然固守自己的文化或个性。关于这事,我们有时候盼望别人同情我们。姊妹们有时候对我说,"李弟兄,不要忘记我们是姊妹。圣经说我们姊妹是较软弱的器皿。"但是在主耶稣基督里面没有软弱的器皿。因此,我们不该盼望人同情我们天然的个性。只要你盼望别人同情你,就指明在你的经历中,你并没有与基督同埋葬。若要召会实际地在主耶稣基督里,我们就都必须被了结并埋葬。我们必须死,然后摆在坟墓里。这就是在主耶稣基督里。

我这样说,岂不象是把主耶稣基督比喻作坟墓么?请看保罗在罗马六章三节所说的话: "岂不知我们这浸入基督耶稣的人,是浸入祂的死么?"这节经文清楚地说,浸入基督乃 是浸入基督的死。这样,我们怎么能在基督里却不在祂的死里?在基督里就是被埋葬、被 了结。你喜欢听这样的话么?不管我们喜不喜欢听,在基督里就是被了结,这是个事实。

在特会或训练这种特殊的期间,众圣徒从不同的城市或地区来在一起。表面看来,没有人说自己地方的好处。但我们里面深处,可能因着自己从某个地方来而感到骄傲。我们心里可能会说,"你们要知道我们是从某某地方来的,我们的地方是最好的。"这样想就是高抬自己。我们说我们是某个地方的,就把自己排除于主耶稣基督之外。召会必须单单是在父神和主耶稣基督里的。

#### 新的开始

保罗用他那样的方式来写帖撒罗尼迦前书开头的话,是有很重要原因的。在保罗的时代,希利尼人大体来说是骄傲且邪恶的。他们有复杂的神话,骄傲地崇拜假神,他们非常迷信。因此,他们被他们的神话、迷信和哲学毁坏并败坏了。希腊哲学和埃及、巴比伦、波斯的哲学同样不纯正,其中包含了许多不洁的成分。就一面的意义说,他们的哲学助长了不道德和淫乱。

保罗说到在父神和主耶稣基督里, 帖撒罗尼迦人的召会, 他的意思是说, "亲爱的帖撒罗尼迦圣徒, 你们仍然是帖撒罗尼迦人。但你们必须看见, 现今你们既然相信了耶稣基督, 就不一样了。你们不再是在神话或哲学里, 乃是在父神里, 因为你们已经重生, 从神而生, 并有了新的开始。你们也在主耶稣基督里, 因为在祂里面, 你们已经在十字架上被了结了。因此, 你们不再是希利尼人, 也不再是不道德的人。你们再也不该在哲学或神话里, 却应当完全在父神里。你们知道你们怎么可能在父里么? 你们能在祂里面, 是因为你们已经从祂而生。因此, 你们如今在生你们的父里面, 就是在已经成为你们父的那位里面。不仅如此, 你们也不在你们的哲学里, 乃是在主耶稣基督里。你们既在父和主耶稣基督里, 所以你们现在是圣别的子民, 是分别出来的子民。从现在起, 你们应当过一种完全从帖撒罗尼迦、希利尼、不道德、希腊神话和哲学中分别出来的生活。这种圣别的生活, 这种分别出来的生活, 乃是为着召会生活, 因为召会乃是在父神和主耶稣基督里的。"

我们都要看见召会是在三一神里, 这是非常重要的。因着我已经归化为美国公民, 所

以从一面来说,我多少已经美国化了。但事实上我并不把自己看作美国人或中国人,而是把自己看作一个在主耶稣基督里的人。不管我们属地的公民资格是什么样的身分,我们都需要看见,我们真正的地位乃是在父神和主耶稣基督里。我们在父和主耶稣基督里,含示我们已经得了新生,有了新的开始。我们有一个新的源头—父神。一切老旧的事物,消极的事物—罪、肉体、己、旧人、天然的生命、撒但、死—都已经了结了。我们在主耶稣基督里,包含了这一切事物的了结。这意思是说,在主耶稣基督里,就没有罪、死或撒但。在他里面没有世界、肉体、己或旧造。我们在父神里再生了一次,就是得了重生。我们在他里面有新的源头和新的开始。在主耶稣基督里,旧造的一切事物对我们来说,都已了结。这乃是在父神和主耶稣基督里所含示的意义。今天召会就在三一神里。

#### 控制的异象

看见召会是在三一神里,对于为着召会生活的圣别生活来说,是很基本的。我们若看见这点,就不会在意改良自己的行为或变得更有道德这类的教训。只要我们看见召会是在父神和主耶稣基督里的实体,我们就会明白,我们已经被神自己完全分别出来,并且现今被主耶稣基督所包含。这使我们成为圣别的人,过圣别、分别出来的生活。这种生活乃是为着召会的。我们看见这个,就能明白帖撒罗尼迦前书里面所写的是什么。

我有充分的把握,你们若看见这几篇信息论到在三一神里的召会所说的点,你们的观念和行动就不再一样了。这些信息传达一个异象,这异象会控制我们的思想、活动,以及我们整个的生活。我们若看见召会是在父神和主耶稣基督里的这个异象,自然就会明白,我们不该固守某些观念或作某些事,因为这些事是属世的、凡俗的、不圣的、也不是分别归神的。我们会明白,这类事物不是为着召会的,因为召会乃是在父神和主耶稣基督里的。

我能见证,我深爱保罗在帖前一章一节所说的话:"在父神和主耶稣基督里,帖撒罗尼迦人的召会。"召会是在父神和主耶稣基督里的一班人的,这真是奇妙!

保罗在帖前一章一节和帖后一章一至二节,都说到在父神和主耶稣基督里的召会,接着就提到恩典与平安。恩典是三一神作我们的享受。我们在父和主耶稣基督里,就是在享受神一切事物的地方。

#### 接触那灵

我们已经指出,父是计划并创始的那一位。祂是发起者,也是起始者。子神成就父神所定意、计划、发起、起始的一切事。但灵神的功能是什么?那灵既不是起始者,也不是成就者,乃是执行者。那灵不为自己作什么,也不单独作什么。那灵乃是执行、推行父所计划并起始,以及子所成就的。我们都必须看见,父所计划的一切,以及子所成就的一切,现今都在那灵里,也同着那灵。在我们的经历里,我们所接触的那一位乃是那灵。这一位灵就是子,在子里我们有父。因此我们可以说,父在子里,子如今乃是赐生命的灵,住在我们里面。我们所需要作的,就是停留在那灵里,并且照着灵而行。当我们照着灵而行,我们实际上乃是照着三一神而行。

那灵是经过过程之三一神的终极完成。那灵是三一神的应用,是三一神临到我们。经过过程的三一神怎样临到我们,并接触我们? 祂乃是成了那灵,来临到我们并接触我们。 经过过程的三一神如何能在我们的经历中应用到我们身上? 祂乃是作为赐生命的灵应用在 我们身上。那灵不仅是神的灵和基督的灵;那灵就是神,就是基督。今天在我们的经历中, 三一神乃是那赐生命的灵。因此,当我们在父神和主耶稣基督里,我们就是在那灵里。因 为一章一节含示那灵是不言而喻的,所以我们说,召会乃是在三一神里的。

# 第九篇 召会成为

# 三一神的具体化身(一)

# 上一篇 四目錄 下一篇



读经: 帖撒罗尼迦前书一章一节, 二章十二节, 三章十二节, 四章七节, 五章二十三至 二十四节, 帖撒罗尼迦后书一章三节、五节、十节, 二章十三至十四节, 十六节, 歌罗西书三章十至十一节,启示录一章十一至十二节。

我们已经强调一个事实,就是保罗在帖前一章一节说,召会是在父神和主耶稣基督里。 我们已经看过召会在父神里的意义,以及召会在主耶稣基督里的意义。然而,我们虽然强 调过父、主和耶稣,但还没有把召会在基督里的意义解释得完全。

新约用到耶稣这名的时候, 主要是指主在地上从成为肉体到复活的种种经历。耶稣是 主的名字,与祂的人性有关。因此,这名是指祂一生的经历,以及祂复活以前所经过的事。 基督是个神圣的名称,主要是指主复活以后的经历、地位、生命和行动。这名称是指主复 活以后的所是。

主耶稣基督的一生可以分为两个段落:复活以前是一个段落.复活以后又是一个段落。 因此, 复活是主生活和经历的划分点, 分界线。

我们可以把四福音看作主耶稣的传记。这几本传记说出祂一生从成为肉体到复活的故 事。大体上说,这段时间是由耶稣这名所代表。我们若照圣经上耶稣这名的用法讲说耶稣, 主要就是指祂成为肉体到复活之间的经历。主耶稣复活以后,祂的生命完全进到另一个境 界。

然而, 今天许多基督徒对耶稣与基督的领会不够清楚。有些信徒, 特别是灵恩派的信 徒,常说"赞美耶稣!"但按照圣经来看,最好是说"赞美主"。今天基督徒说"赞美主", 比二十年以前主的恢复在美国刚开始的时候普遍得多。这也许是由于主恢复的影响。不论 如何.说"赞美主"比说"赞美耶稣"更为合式。

根据新约,主这名称应用于耶稣基督的一生,也应用于祂的职事。这意思是说,主这 名称是个包罗万有的名称。但耶稣这名是就着人性来说到主,以及祂复活以前的人性生活。 我们已经看过,基督是指在升天里复活的基督。

# 基督在宝座上, 也在我们里面

今天许多基督徒所信的基督,乃是远在三层天上的基督。但我们的基督不仅是天上复 活且升天的基督: 祂也是已经降下并进入我们灵里的一位。阿利路亚, 基督现今就在我们 的灵里!

主耶稣在约翰十四章对祂的门徒说到祂的去和祂的来。主在一节说,"你们心里不要 受搅扰, 你们当信入神, 也当信入我。"主在下一节经文说到在父的家里, 有许多住处, 祂要去为他们预备地方。祂在三节说,"我若去为你们预备了地方,就再来接你们到我那 里,我在哪里,叫你们也在哪里。"主耶稣在这里似乎是说,"你们不要因着我要去而忧愁。 表面上看来, 我要离开你们, 事实上, 我的去是为着我的来。我去了以后还要再回来。"

主耶稣并没有说祂要去天上, 祂乃是上十字架, 再到坟墓和阴间里; 然后祂要在复活里回到门徒那里。

几乎所有的基督徒都以为, 主在约翰十四章的话是指祂第二次的来。这样的领会并不准确。主耶稣在十八节对门徒说,"我不撇下你们为孤儿,我正往你们这里来。"约翰十四章主的来若是指祂第二次的来,门徒就真要成为孤儿了。今天主耶稣若只在诸天之上,我们就都是孤儿了。主说"我正往你们这里来",乃是说祂要在另一个形状里来。二十章十九至二十二节记载,在主复活的那一天,这个来得到应验。主耶稣复活以后,回到门徒那里,永远与他们同在,没有把他们撇下为孤儿。

约翰十四章的主来是指祂在另一个形状里来。主第一次来是在肉体的形状里。祂在约翰十四章对门徒说话的时候,还是在肉体的形状里。但祂在这一章似乎是说,"我如今在肉体里,但我要上十字架,在那里被杀。然后我要埋在坟墓里。在那之后,我会从死人中复活,在另一个形状里再来。当我在那个形状里,我要回到你们这里来。"主的确在祂复活的那日,在这个形状里回来了。

约翰二十章描述主如何在复活那日来到门徒那里。十九节说,"那日(就是七日的第一日)晚上,门徒所在的地方,因怕犹太人,门都关了;耶稣来站在当中,对他们说,愿你们平安。"主的出现是奇妙超越,且是人无法领会的。犹太人反对门徒,尽所能地要毁灭他们。因此,门徒害怕,关起门来聚会。他们也许在唉声叹气,不知如何是好。突然主耶稣出现了,对他们说,"愿你们平安。"这位向他们显现的,不是在肉体里的耶稣,乃是主基督。

根据二十一节,主对他们说,"愿你们平安,父怎样差遣了我,我也照样差遣你们。"接着,二十二节给我们看见,主将圣气(pneuma,纽玛),就是圣灵,吹进门徒里面:"说了这话,就向他们吹入一口气,说,你们受圣灵。"在复活里的主耶稣,如今乃是纽玛,是那灵。祂是在纽玛的形状里向门徒显现,告诉他们要受圣纽玛,圣气。纽玛一辞原意是灵与气。阿利路亚!在复活里的基督是气,是纽玛,是那灵!门徒接受祂这圣纽玛以后,祂就开始活在他们里面。

我们也已经接受主耶稣基督作圣气,圣纽玛,也就是赐生命的灵,现今祂实实际际地 在我们里面。我信如果我们对基督在我们里面有正确的领会,就会非常兴奋,甚至喜乐忘 形。我们若对这事一点也不觉得兴奋,就说出我们对基督在我们里面还不够领会。

今天基督在哪里?答案是基督在天上的宝座上,也活在我们里面。哦,我们应当能刚强释放我们的灵,宣告说基督在我们里面。今天我们的基督乃是活在我们里面的那一位!真正说来,我们的基督与许多基督徒相信的基督不一样,因为他们的基督仅仅在天上,而我们的基督既在天上,又住在我们灵里。

有人定罪并诬告我传讲另一位基督。我所传讲的基督与圣经所启示的并没有不同。但就某种意义说,我所传讲的基督与许多基督徒所相信的基督有点不一样,因为我传讲的基督既在天上,又在我里面,而许多基督徒所有的基督仅仅在天上。他们今天不知享受内住的基督,却等着死后在天上与基督相会。我所传讲的基督是圣经里所启示的基督——祂是主耶稣基督, 祂是包罗万有的主。祂是主, 这意思是说, 祂是耶稣, 也是基督。

# 了结与复活

我们在前一篇信息里指出,在基督里就是在基督的死里,而基督的死了结了一切消极的事物:罪、世界、旧造、旧人、肉体、己和撒但。主耶稣钉十字架的时候,祂了结了这一切消极的事物。这包罗万有的了结产生了复活。圣经里面有一个强有力的原则:死把我们带进复活。没有死,就不可能有复活。

在复活里,耶稣乃是基督。阿利路亚,祂的钉十字架仍有功效! 赞美祂,祂已经复活,并且在复活里成了基督。现今我们这些信徒乃是在基督里;我们与祂已经有了生机的联结。

有些基督教教师说到在耶稣里,这种说法是不准确的。我们能在基督里,但我们无法在耶稣里。当主还是在肉体里的耶稣时,没有一个人能在祂里面。但祂钉十字架,并且复活成了那灵以后,我们就能在祂里面。我们凭着那灵、同着那灵、借着那灵并在那灵里,就得以在基督里。基督是属天、属灵的空气,我们现今乃是在祂里面。

# 受膏者与施膏者

基督(Christ)一辞是希腊文基利斯督(Christos)的英语化,等于希伯来文的弥赛亚,意即受膏者。主耶稣是弥赛亚,基督,受膏者,这意思是说,神的灵浇灌在祂身上。今天我们的基督不仅是受膏者,也是施膏者。祂自己成了赐生命的灵。在复活里,基督是受膏者,又因祂是膏我们的那灵,所以祂也是施膏者。

我们在经历中能知道,今天基督是施膏者。假如一个人遭遇患难,非常难过沮丧,觉得不值得活下去;后来他听了福音,知道神向着他的爱。他听到主耶稣如何为他死,并且复活了,现今等着他呼喊"哦,主耶稣"来接受祂。于是他说,"主耶稣,我感谢你。"他发觉他的悲伤不见了,他里面有被浇灌的感觉。这浇灌就是主的膏油涂抹,结果就是平安和安息,并且感觉到主爱他、眷顾他。这就是经历基督作施膏者。

我们呼求主名的时候,主的人位就到我们这里来。我们叫一个人的名字时,他会回应我们;照样,当我们呼求主耶稣的名,主自己就回应我们。主的名是耶稣基督,主的人位是那灵。为这缘故,当我们呼求主耶稣的名,来到我们这里的乃是那灵。

我们的观念也许以为主只是在三层天上。因此,我们呼求祂时,也许会希奇祂这么快就来了。事实上,祂是那灵,已经在我们里面了。我们也许想说,"主耶稣基督,你在天上。"但是我们还没有说完主的名,主就回应了。主能这样快回应我们的呼求,是因为祂现今在复活里乃是赐生命的灵。

创世记一章说到神,四福音书说到耶稣在地上一生的记载。但是今天为着要给我们经历,主耶稣基督成了那灵。我们一开始呼求祂的名,祂就从我们里面临到我们。这就是在复活里的基督。

## 复活的丰富

召会乃是在父神和主耶稣基督里。在帖前一章一节,基督这名称是指复活里的一切丰富。主如果仅仅是耶稣而不是基督,我们就无法在祂里面。但因为祂是主耶稣基督,我们就能在祂里面,并且现今就在祂里面。我们在哪里?我们乃是在主耶稣基督里面。耶稣这名字含示,我们在旧造里和堕落里的一切所是都已经了结;而基督这名称含示,我们再也不在自己、旧造、罪、死、世界和撒但里,而是在复活、那灵、义、圣、能力、力量和权

能里。因着我们在基督里,我们甚至与祂同坐在宝座上。哦,在基督里何等美好!

在主耶稣基督里的意思,一面是我们被了结,不再在旧造里面;另一面是说,我们在基督里就是在复活里。在基督里就是在复活里、在那灵里、在能力里、在力量里、在权柄里。然而,因着传统基督教的影响,我们可能不认识在基督里的意义。结果,我们可能就对复活、力量和权柄缺少经历。

你知道因着你在基督里,你就在宝座上么?你不仅在能力、权能、力量和权柄里,你也在宝座上。基督复活以后,升到诸天之上登了宝座;我们既在祂里面,也就在宝座上。我们有时候需要对撒但说,"撒但,你难道没有看见我在何处?我在基督里,也在宝座上!"

宗教剥夺,甚至抢夺我们对在基督里所得着之事物的享受。宗教使我们在经历上既贫穷又可怜。因此,我们必须对这个事实有深刻的印象:在基督里就是在复活里、在那灵里、在能力里、在宝座上。在基督里的召会,就是在复活里、在权柄里、在宝座上的召会。

# 在复活的生命里长大

我们接着要来看,在基督里也是在国度和荣耀里;在此之前,我们要强调生命这个极其重要的事。在基督里乃是在生命里,就是在复活的生命里。我们若忽略生命,就会失去一切。离了生命,我们就没有路进入国度或荣耀。今天召会乃是在复活的生命里,这复活的生命正在为我们成就许多的事。

我观察我家花园里植物生长的情形,学知许多生命的事。一棵小小的植物如何在生命里长大,实在令我惊奇。这是我们如何在复活的生命里长大的图画、例证。因为我们是在复活的生命里,所以我们里面有个东西在生长。生长一辞含示许多意义。生长包括变化、开花、结果、成熟。我花园里有一些植物,在还没有完全成长以前不大好看。但是它们长大之后,就有了变化,而变得美丽。这些植物开花结果而成熟。生长这件事,及其所含示的一切.也都包括在"召会在父神和主耶稣基督里"这思想里。

许多基督徒受了宗教的影响,受打岔而不在复活生命里长大,这实在可悲。他们不注意生命和生命的长大,却追求知识,想要改良自己。我们不需要努力改良自己,因为我们是在复活的生命里。这复活的生命就是复活的基督,而这位在复活里的基督乃是赐生命的灵。今天召会是在基督里,而基督在祂的复活里已经成了包罗万有、赐生命的灵。

# 第十篇 召会成为

# 三一神的具体化身 (二)

# 上一篇 四目錄 下一篇



读经: 帖撒罗尼迦前书一章一节, 二章十二节, 三章十二节, 四章七节, 五章二十三至 二十四节, 帖撒罗尼迦后书一章三节、五节、十节, 二章十三至十四节, 十六节, 歌罗西书三章十至十一节,启示录一章十一至十二节。

根据帖前一章一节和帖后一章一节,召会乃是在父神和主耶稣基督里的。我们在前一 篇信息指出,召会在基督里就是在复活的生命里。这复活的生命就是在复活里的基督自己 成了赐生命的灵。我们所需要的不是自我改良,乃是这复活的生命在我们里面长大。

# 被带进父里面

约翰十四章进一步指明,我们这些信徒乃是在父神里。根据传统、宗教的领会,这一 章圣经乃是说到天堂。然而,约翰十四章不是说到天堂,乃是说到在一个神圣的人位里, 就是在父神里的住处和居所。主耶稣在二至三节说,"在我父的家里,有许多住处;若是 没有,我早已告诉你们了;我去是为你们预备地方。我若去为你们预备了地方,就再来接 你们到我那里,我在哪里,叫你们也在哪里。"主耶稣乃是告诉祂的门徒,祂借着死与复 活预备了一条路, 把他们带进父里面。

主耶稣是在父里面(约十四10~11)。正如约翰十七章二十一节所启示的, 祂要祂的 门徒也在父里面。借着祂的死与复活,祂把门徒带进祂自己里面。因着祂在父里面,所以 在祂里面的门徒也就在父里面。因此, 主耶稣在哪里, 门徒也在哪里。主耶稣在哪里? 在 父里面。因此, 我们在主所在的地方, 意思就是我们也在父里面。

有人相信约翰十四章二至三节的意思是说, 主正在建筑天堂, 当这项工程完工后, 祂 就要回来;这实在是迷信。有些基督教教师宣称,主耶稣还没有回来,指明天堂的工程尚 未完成。我年幼的时候,一位基督教教师就是这样告诉我。有些人谈到天堂的时候会说, "这个天堂实在了不起!主耶稣已经在那里一千九百多年了,还没有完工。主说过,祂为 我们预备好地方,就再来接我们到祂那里。祂还没有回来,所以我们知道祂还在建造天 堂。"

一九五八年当我在英国的时候,我从圣经里蒙了光照,看见约翰十四章与天堂毫无关 系。钦定英文译本在约翰十四章二节用了"天堂"一辞,乃是不正确的。这一节所说的不 是天堂,乃是住处。在原文这辞是"居住"这个动词的名词形式。主耶稣在这里的意思是 说,"我是你们的住处,你们要住在我里面。你们是我的住处,我要住在你们里面。我要 去预备在父神里面的住处。父要接纳你们众人。但因着你们是犯罪和不义的,而祂是圣洁 又公义的,除非我死在十字架上除去你们的罪,你们就不能进到祂里面。我的死会为你们 打开一条进到父里面的路。我借着死与复活,为你们在父里面预备了地方以后,就要再 来。"赞美主!从这一面说,主耶稣已经回来了! 祂已经回来,并且已经把我们带进父里 面。现今我们这些召会的肢体能宣告说,我们是在父神里面。召会(包括我们众人)乃是 在主耶稣所在的地方,也就是在父神的里面。阿利路亚,主耶稣基督在哪里,我们也在哪里!我们与主耶稣同在一个住处。太奇妙了!

当我开始教导说,约翰十四章所说的不是天堂,而是在父神里的住处,我就被人批评、定罪。有些人指控我把他们的天堂挪走了,并且抱怨说,他们再也不能在葬礼的时候告诉人,有天堂为着死了的信徒存留。

# 复活的基督与那灵是一

我根据圣经说,现今基督乃是赐生命的灵,这样也被人指控为教导异端。我们不该认为赐生命的灵是与主耶稣基督分开的另一个人位。主在肉身中的时候,乃是耶稣。但祂在复活里,已经成了赐生命的灵。不只我们看见这个事实,并且这样教导人,还有许多基督教作者也曾说,在基督徒的经历中,基督与那灵乃是一。我们很难在道理上或神学上解释三一神中的第二者——子,怎能与第三者——那灵是一。但在基督徒的经历中,复活的基督与那灵乃是一。林后三章十七节明确地说,"主就是那灵"。林前十五章四十五节也证实说,"末后的亚当成了赐生命的灵"。我说基督是那灵乃是根据圣经,但因着这样的教导,我却被定罪为异端。

圣经启示我们,复活的基督,就是在复活里的基督,乃是赐生命的灵。这能由我们的经历得着证实。我们有基督在我们里面,我们也有那灵在我们里面。但是在你的经历中,你里面有两位—基督与那灵,还是只有一位?虽然基督与那灵都在我们里面,但在经历中却是一位(不是两位)在我们里面,因为基督今天在复活里与那灵乃是一。

在复活里,住在我们里面的基督乃是奇妙的灵。这灵是生命、能力、圣别、爱、公义、 权能、力量、智慧、恩典、慈仁、怜悯。哦,这灵是一切!这就是为什么我们说,这灵 (就是神与基督)乃是包罗万有的。

我特别要指出,这灵包含基督之死的功效。这灵当然没有包含死,但这灵的确包含主 耶稣钉十字架的功效。

# 照着灵而行

新约吩咐我们,要照着灵而行。譬如,加拉太五章十六节说,"你们当凭着灵而行,就绝不会满足肉体的情欲了。"二十五节保罗说,"我们若凭着灵活着,也就当凭着灵而行。"罗马八章四节说到调和的灵,就是与我们重生之人的灵调和的那灵:"使律法义的要求,成就在我们这不照着肉体,只照着灵而行的人身上。"因此,我们只该照着灵而行,不需要作别的什么事。

已婚的弟兄姊妹也许很关心怎样才能有美满的婚姻生活,或是怎样才能作合式的丈夫或妻子。如果一位弟兄问我怎样作个合式的丈夫,或怎样能有美满的婚姻生活,我的回答只有一个:照着灵而行。这句话不论弟兄或姊妹,作丈夫的或作妻子的都适用。今天有许多基督徒著书论到如何能有美满的家庭生活,或如何避免离婚。我们不需要读这些书。你想要作好丈夫、好妻子么?照着灵而行。你想要有美满的婚姻么?答案还是一样—照着灵而行。因为那灵是包罗万有的,所以我们照着灵而行就够了。

我们的难处是: 我们并没有一直忠信地照着灵而行。每一天除了睡眠以外大约十六个小时里, 你有多少时间是照着灵而行? 我们每天只要有一个半小时照着灵而行, 就是顶尖

的圣徒了。甚至在召会聚会中,我们也可能不在灵里。譬如,你唱诗可能不是照着灵,而 是照着你的情感。你兴奋的时候,就照着你的情感有一种唱法。但在下一次聚会中,你的 情感也许非常冰冷,什么也不能把你挑旺起来,因为你所在意的是你的情感,而不是那灵。 你在聚会中冷冰冰,可能是由于有人得罪了你。因着你被得罪,你在会中就不让什么来激 动你。你可能会低沉数日,直到又有什么事情发生,再次把你挑旺,或是叫你兴奋起来。 于是你在聚会中又会大声赞美主。然而,在那种情形里,你的赞美不是照着灵,而是照着 情感。

我们都必须看见,召会乃是在父神和主耶稣基督里。我们已经指出,在耶稣基督里的意思就是说,一切消极的事物以及旧造的一切全都了结。这意思是说,我们天然的情感以及我们的已都当了结。你若是这样,就不会被人得罪。一个死人怎么会被什么人事物得罪?这是不可能的。你对死人不论说什么、作什么,都不会得罪他。在耶稣基督里就是被了结、被埋葬,因为在基督里就是在祂的死里。我们如果真是在父神和主耶稣基督里的召会,我们在聚会中,就不会照着情感尽功用,而是照着那灵尽功用。

我们已经看过,在基督里就是在属灵的气里,也就是在赐生命的灵里。我们若经历在 这样属灵的气里,就不会被别人得罪。别人越为难我们,我们越能赞美主。这就是在基督 这赐生命之灵里的召会。

复活的基督这赐生命之灵的实际,是远过于我们所能描述的。能力、力量、权能、权柄、宝座、圣别、义—这一切神圣的美德,都与这位复活的基督有关。因此,我们在祂里面的时候,我们就有了这一切的美德。我们有忍耐、恒忍以及基督的一切所是。基督是一切神圣属性以及人性美德的实际。在实际的生活中,我们若在祂里面,我们就会谦卑、仁慈,并且满了忍耐。我们就是一班在复活里、在复活基督里的人。

## 行事为人配得过神

我们一直非常强调一个事实,就是照帖前一章一节所说,召会乃是在父神和主耶稣基督里的实体。现在我们要接着来看二章十二节:"要叫你们行事为人,配得过那召你们进入祂自己的国和荣耀的神。"行事为人配得过神是什么意思?行事为人配得过神,乃是过在主耶稣基督里的生活。帖前二章十二节是解释一章一节的。召会在父神和主耶稣基督里是什么意思?召会实际地在父神和主耶稣基督里,就是有一班人行事为人配得过神。

什么能与神相比?什么能与神相配?答案是:惟有神自己才能与神相比、与神相配。 这指明行事为人配得过神,实际上就是活神。我们的日常生活实际上必须是神自己,因为 只有神才能配得过神、与神相配、与神相比。因此,我们必须在我们的生活中彰显神。

因为我们有神的生命,所以我们能活神。狗显然有狗的生命,所以过狗的生活。同样的原则,我们有神的生命,因此我们能活神。阿利路亚,神是我们的父,我们是祂的儿女! 我们既是神的儿女,有祂的生命,所以我们能活祂。

一章一节说到召会乃是在父神里,但许多基督徒却说召会是在全能的神里。在基督教的礼拜中有一首常唱的诗歌,开头是说,"圣哉,圣哉,圣哉,全能的主神。"对你来说,神只是全能的神,或者祂也是你的父?因为我们已经从祂而生,所以现今神是我们的父。全能的神与你并没有生命的关系,你与祂也许没有什么关系。你可能离开了祂,不在祂里

面。但是神若成为你的父, 现在你与祂就有了生命的关系, 你乃是在祂里面。

美国总统与你自己的父亲,两位当中你比较爱哪 一位?总统可能非常富有,而你的父亲可能很贫穷,但是你当然爱你的父亲过于爱总统。就更深的意义说,我们爱父神远超过爱仅仅全能的神。阿利路亚,因为我们是神的儿女,所以我们能活神!我们都应当放胆宣告:"我有神的生命,所以我能活神。"

现在我们看见,行事为人配得过神是什么意思。惟有神才能配得过祂自己,惟有神才能与祂自己相配,或与祂自己相比。因此,行事为人配得过神就是活神。赞美主,我们有神的生命,并且能活神,使我们行事为人配得过神。

# 第十一篇 召会成为

# 三一神的具体表现(三)

# 上一篇 四目錄 下一篇



读经: 帖撒罗尼迦前书一章一节, 二章十二节, 三章十二节, 四章七节, 五章二十三至 二十四节,帖撒罗尼迦后书一章三节、五节、十节,二章十三至十四节、十六节, 歌罗西书三章十至十一节,启示录一章十一至十二节。

# 蒙召进入神的国和荣耀

帖前二章十二节说,"要叫你们行事为人,配得过那召你们进入祂自己的国和荣耀的 神。"我们在前一篇信息里看过,行事为人配得过神是什么意思。现在我们要进一步来看, 蒙神呼召进入神的国和荣耀,实际上是什么意思。

许多基督徒,连我们也不例外,都把圣经里的事视为理所当然。譬如,我们读到二章 十二节,就理所当然地以为完全懂了。但我们对神的国和荣耀也许没有正确的领会。我当 然不是说我已经完全领会二章十二节:但我从研读和经历中,的确有一些领会。我所要说 关于二章十二节的国和荣耀的话, 主要是根据我的属灵经历。

保罗在这一节经文里说,神召我们进入祂自己的国和荣耀。毫无疑问,神的国和荣耀 是祂呼召的目标。不幸的是,基督徒以为神召我们进入天堂。神不是召我们进入天堂,乃 是召我们进入祂的国和荣耀。

按照许多基督徒所了解的, 现今这地不是神的国, 但有一天主耶稣要回来, 接管这地、 治理这地。那个治理就是神的国。我们中间有许多人对于神的国可能就是抱持这种观念。 我不是说这种领会完全不正确。但我必须说,这种领会不完全正确,并且实在太肤浅了。

神的国是什么?神的国就是神借着我们得着彰显。什么时候我们在日常的生活行动中 把神彰显出来,那就是神的国。神自己从我们里面彰显出来就是神的国。假如有一位弟兄 在办公室里上班。因着他是一位信徒,有些同事可能和他作对。他们不高兴有他在那里。 但是他如果天天在办公室里彰显神,他的同事会发觉他与别人不大一样。他们会知道这位 弟兄身上有点特别。这就是神的国,也就是神从那位弟兄里面彰显出来。一面,别人会反 对我们、批评我们、不高兴我们;另一面,他们感觉到我们有一种无法形容的东西。这就 是神的国, 作祂借着我们所得着的彰显。如果所有的基督徒都彰显神, 那该有多好! 这彰 显的确是神在地上的国。

我年轻信主的时候,是照着传统来领会二章十二节。我以为神召我只是要我将来进入 祂的国和荣耀。我对于神的国和神荣耀的观念非常肤浅,并且完全是客观的。保罗对于神 的国和神的荣耀不是这种看法。我们从二章十二节上下文可以看见, 蒙召进入神的国和荣 耀与行事为人配得过神有关。我们行事为人配得过神的时候,就有一种特殊的气氛随着我 们,这种气氛就是神的国。不仅如此,神的国在哪里,神的荣耀也在哪里。

神的国和神的荣耀可以彰显在我们的婚姻生活里。一位弟兄和他的妻子如果活神,他 们的行事为人就配得过神。然后在他们的婚姻生活中就有一种气氛。别人进到这种气氛里 的时候,自然而然就会感到敬意。这是神的国同着神的荣耀。今天基督徒的行事为人若配得过神,生活行动若彰显神,神的国就要来到;人就要在地上看见神的国。

我们已经多次指出,荣耀乃是神自己彰显出来。每当主从我们里面得着彰显,我们就在一种可以称为荣耀的光景里。如果一个人走进一位弟兄家里,而他正在和妻子争吵,就没有什么荣耀可言。但你如果去一位弟兄家,发觉他和妻子正在发光、照耀并涌流,你就会看见神的彰显、神的荣耀。

我们许多人能见证,当我们活神,行事为人配得过神,与神相配的时候,我们周围就有一种气氛;这种气氛一点不差就是神的国。自然而然的,主得着了彰显。这彰显就是神的荣耀。关于二章十二节里的国和荣耀,乃是一章一节进一步的说明;那里告诉我们,召会是在父神和主耶稣基督里。

# 爱增多洋溢

保罗在三章十二节说,"又愿主使你们彼此的爱并对众人的爱,都能增多洋溢,正如我们对你们一样。"在父神和主耶稣基督里的召会,应当是由一班彼此的爱并对众人的爱都增多洋溢的人所组成的。不论召会里有多少信徒(五十、五百或五千),所有的圣徒都应当彼此相爱。不仅如此,他们的爱应当增多洋溢。这种爱当然不是出于我们属人的性情。我们是堕落的人类,不可能有这种爱。但在父神和主耶稣基督里的召会,却是以这种增多洋溢的爱为特征的。我们若真是在父神和主耶稣基督里的召会,我们彼此的爱就会增多洋溢。

# 摆在"盒子"里归与神

保罗在四章七节接着说,"神本是在圣别中召了我们,并不是要我们沾染污秽。"在父神和主耶稣基督里,就是在圣别里。圣别原文的意思是分别。惟有当我们在父神和主耶稣基督里的时候,我们才真是从神以外的一切事物中分别归神。我们若不在三一神里,我们就是凡俗的。我们还没有从世界里分别出来,还是与属世的人、事、物纠缠不清,混杂在一起。

我盼望特别对青年人说一些话。你们虽然年轻,却要知道,你们既是属主耶稣的人,你们就是召会的一部分,而召会乃是在三一神里的。我们若将神比喻为盒子,就可以说神正把你装进盒子里归给祂自己。你们都需要更多装进盒子里面归给祂。神已经把你放进祂自己这个属灵、神圣、属天的盒子里。你在这盒子里,就被分别归神。换句话说,这样放在盒子里归与神,这样的分别,就是圣别。

神本是在圣别中召了你们。四章七节里的"在圣别中",形容神的呼召。神是在圣别这个"盒子"里召了我们。现在我们都需要看见,我们是一班分别归神的人,是一班放进盒子里归给神的人;我们没有权利从这盒子里跳出来。

保罗在五章二十三至二十四节说,"且愿和平的神,亲自全然圣别你们,又愿你们的灵与魂与身子得蒙保守,在我们主耶稣基督来临的时候,得以完全,无可指摘。那召你们的是信实的,祂也必作成这事。"和平的神全然圣别我们,意思就是说,祂要把我们全然放在盒子里。我们全人没有一部分会留在神这属灵的盒子外面。神这神圣的盒子并不小。相反的,祂是无限的大、无限的深。

如果一个青年人受试诱,要纵情于某一种属世的娱乐,这意思是说,他打算从这属天的盒子里出来。但有许多人见证,当他们想从这盒子出来,却发觉出不来;他们的手臂似乎无力爬出来。

从这几节圣经来看,神要把我们放进盒子里,使我们全然、完全归祂自己。你已经完全被神摆在盒子里了么?二十三节说,神要保守我们的灵、与魂、与身子,在我们主耶稣基督来临的时候,无可指摘。二十四节说,那召我们,并圣别我们、分别我们的神,是信实的。神要作工,把我们放进盒子里,直到我们完全从世界中分别出来。不论我们在哪里一学校、工作地点、家庭,或是与我们的邻居在一起,我们至终要完全被摆在盒子里归与神。青年人,如果有人邀请你去作甚么属世的事,你可能需要说,"我不能有分于那件事,因为我已经被摆在盒子里归与神了。因为我在属天的盒子里,所以我没有自由到那个地方去。"

在帖撒罗尼迦前书,我们看见召会在父神和主耶稣基督里的一些条件。如果我们要实际地,并在实行上成为这样的召会,我们的行事为人必须配得过神,并且答应祂的呼召,进入祂自己的国和荣耀。我们已经指出,我们不该认为神的国与荣耀只是将来才有,不能成为我们今天的经历。我们必须今天就在神的国和神的荣耀里;不仅如此,我们的爱必须增多洋溢,也必须被三一神全然圣别,就是完全被放在祂这"盒子"里。

## 在三一神里的召会其他的特征

保罗在帖后一章三节说,"弟兄们,我们应当常为你们感谢神,这本是合宜的;因你们的信心格外增长,你们众人每一位彼此相爱的心也一直增加。"保罗在这节经文说到两件事:信心增长和爱心增加。信心的增长和爱心的增加,也是成为在父神和主耶稣基督里召会的条件和要求。

保罗在二章十三节继续说,"主所爱的弟兄们,我们应当常为你们感谢神,因为祂从起初拣选了你们,叫你们借着那灵的圣别,并你们对真理的信,可以得救。"借着那灵的圣别以致得救,是一件深奥的事。神从起初拣选了我们,叫我们借着圣别,可以得救。这与在父神和主耶稣基督里之召会的条件。

十四节说,"神借着我们所传的福音,也呼召你们到这地步,好得着我们主耶稣基督的荣耀。"我们在此看见,神召我们,是要我们得着祂的荣耀。这又是在父神和主耶稣基督里之召会生活的一方面。

十六节说,"但愿我们的主耶稣基督自己,和神我们的父,就是那爱我们,在恩典中将永远的安慰和美好的盼望赐给我们的。"这是何等的深奥!神在恩典中,将永远的安慰和美好的盼望赐给我们。我们也许对这些事不甚了解,但我们已经得着了。我们得着的安慰是永远的,我们得着的盼望是美好的。神已经在恩典中赐给我们这安慰和这盼望。这太好了!这是在父神和主耶稣基督里之召会生活的一项激励。

我们不是没有激励的,我们也不是没有盼望的。绝不要说你没有盼望,你反而应当宣告:"我满了盼望。我有美好的盼望,就是神在恩典中赐给我的盼望。不仅如此,随着这美好的盼望,我还有永远的安慰。"

保罗在歌罗西三章十至十一节说到召会是新人:"并且穿上了新人;这新人照着创造他者的形像渐渐更新,以致有充足的知识;在此并没有希利尼人和犹太人、受割礼的和未受割礼的、化外人、西古提人、为奴的、自主的,惟有基督是一切,又在一切之内。"十节的形像是指基督,就是神所爱的,作神的彰显(一15,来一3)。这节经文所指神这位创造者,就是在基督里创造新人的那一位(弗二15)。召会是三一神的具体表现,至终具有神的形像。

## 金灯台

在圣经里,召会有许多不同的象征:神的家、神的国、神的居所、神的丰满、战士、新妇。在启示录里,召会由金灯台所象征。使徒约翰在启示录一章十二节说,"我转过身来,要看是谁发声与我说话;既转过来,就看见七个金灯台。"启示录一章二十节清楚地说.七灯台就是七个召会。

出埃及二十五章描述了金灯台,那灯台是基督的预表。基督是神的具体化身,而灯台是基督这具体化身的预表。我们在别的信息中曾经指出,灯台表征三一神。灯台的本质、元素乃是金。在预表里,金表征神圣的性情,就是父神的性情。第二,灯台的金有确定的形状;这形状表征子神。父神是元素,子神是形状。末了,灯台的七灯表征神的七灵作神的彰显。因此,灯台给我们看见元素表征父神,形状化身子神,七灯表征神的灵作为彰显。因此,灯台是描述三一神具体化身在一个实体里。

出埃及二十五章的灯台是基督的预表,但在启示录一章的灯台则表征召会。每一个召会都是一个金灯台。这意思是说,召会是三一神的具体表现,因为召会是在三一神里的一个实体。你知道今天主正在作什么? 祂在尽力铸造我们,变化我们,把我们—全召会—模成三一神的形像。众召会乃是这样成了金灯台,作三一神的具体表现。

我们何等有福,得以看见召会乃是三一神的具体表现!我们的耳朵是有福的,因为听见了这些话。已过许多信徒从未听见或看见这方面的真理。阿利路亚!我们是在召会里,而召会是在父神和主耶稣基督里。我们如今正在被变化成为三一神的形像,也正在被模成这形像,而实际地并在实行上成为三一神的具体表现,有父作我们的元素,子作我们的形状,那灵作我们的彰显,向宇宙照耀出三一神的荣光。这就是被三一神充满的召会。

# 第十二篇

# 乳养之母与劝导之父的照顾

上一篇 四目錄 下一篇



# 读经: 帖撒罗尼迦前书二章一至十二节。

保罗在帖撒罗尼迦前书没有说到神迹。他没有说福音传到帖撒罗尼迦人那里,是在乎 神迹、奇事和医治。我们若仔细读这卷书、就会看见保罗所强调的是日常生活。他在一章 五节说,"你们知道,我们在你们中间,为你们的缘故是怎样为人。"保罗没有强调超然、 神奇的事,却以他的生活作为传福音的因素。不仅如此,在基督徒的生活这一面,他强调 三件事: 离弃偶像转向神、服事活神、等候主耶稣回来。

# 正常的生活

历世纪以来,人的心思总是对奇异、神奇、超自然的事感兴趣。但神奇的事物持续不 久: 而借着正常生活所完成的工作, 却能持续。

神的救恩使我们能过正常的生活。这是刚强的福音见证。基督徒应当过正常的生活, 不是过神奇、超自然的生活。因此, 为着召会生活的正当生活必须是一般的, 也是规律的、 正常的。这种生活的特点乃是离弃偶像转向神、服事活神、并等候主耶稣回来。过这种生 活, 意思就是说, 地上没有什么霸占我们。我们从一切偶像, 就是从神以外的一切事物得 了释放,并且被活神自己占有。这位活神在我们的日常生活里被见证出来。我们所过的生 活,见证我们所事奉的神是活的。不仅如此,我们的目标、盼望和期待,都与地上的事无 关,乃是专注于主耶稣的回来。具有这三个特点的生活,乃是正当的基督徒生活,作为我 们对神的见证。正当基督徒生活的这些方面,在帖前一章都提到了。

## 为着召会生活之圣别生活的抚育

帖前一章包括两个重点:为着召会生活之圣别生活的结构,以及为着召会生活之圣别 生活的起源。这种生活的结构是由信心的工作、爱心的劳苦以及盼望的忍耐所组成。这种 生活的起源乃是福音的传扬,以及领受所传讲的话语,结果就是离弃偶像转向神,服事又 活又真的神, 并且等候神的儿子。现在我们来看第二章, 说到为着召会生活之圣别生活的 第三方面, 就是抚育这一面。

帖前二章虽然没有抚育这个辞,但这一章圣经给我们看见抚育的事实。保罗在这里把 使徒们比喻为乳养之母与劝导之父。这意思是说, 使徒们是初信者的母亲和父亲, 他们把 信徒看作接受他们抚育照顾的孩子。作父母的怎样照顾自己的孩子,抚育他们长大,使徒 们也怎样照顾初信者。因此,帖前二章给我们看见,为着召会生活之圣别生活的抚育。一 至十二节给我们看见乳养之母与劝导之父的照顾,十三至二十节给我们看见,这样抚育信 徒者所得的赏赐。使徒们这样照顾初信者,所以他们至终要从主得着赏赐。

帖前二章一至十二节必定是写给初信者的话。这几节里没有什么沉重高深的话,也没 有什么深奥的道理。相反的,这些话好比是父母对年幼子女所说的话。我们要逐节来看这 一段话, 盼望对于怎样帮助初信者, 能有深刻的印象。

## 使徒进到他们那里

一节说,"弟兄们,你们自己原晓得,我们进到你们那里,并不是徒然的。"使徒一再强调他们进到信徒那里(一5,9),这表明在使徒将福音注入初信者里面时,使徒的行事为人扮演了重要的角色。他们的行事为人不仅是他们所说的,更是他们所是的。

使徒这样带着福音进到帖撒罗尼迦人那里,帖撒罗尼迦人就信服了。使徒进到他们那里,并不是徒然的。使徒是如何信主并跟从主的榜样。因为有许多人借着使徒信了主耶稣,所以不到一个月就兴起了一个召会。这样的结果,主要还不是因着传讲和教导,乃是借着使徒进到帖撒罗尼迦人那里的那种方式。

## 在极大的争战中讲说福音

二章二节继续说,"我们从前在腓立比受苦害,又被凌辱,就如你们所知道的,然而还是在我们的神里面放胆,在极大的争战中,对你们讲说了神的福音。"使徒们传福音的时候经历了神。他们在为福音的争战中享受神作他们的胆量。他们虽然受腓立比人的凌辱,然而还是放胆,这不是在他们自己里面,而是在神里面。苦难与逼迫不能打倒他们,因为他们与三一神有生机的联结。按照二节所说,他们在极大的争战中,讲说神的福音。这指明他们一面传福音一面争战,因为逼迫还没有过去。因此,他们一面争战,一面在神里面放胆,对帖撒罗尼迦人讲说福音。

# 诚实与忠信

保罗在三节说,"我们的劝勉不是出于错谬,不是出于污秽,也不是用诡诈。"错谬是指目标,污秽是指动机,诡诈是指手段。这三者都是属于且由于那狡猾、迷惑人的魔鬼。劝勉包括讲说、传扬、教导和恳求。保罗的劝勉没有错谬,没有污秽,也没有诡诈。使徒并不贪婪,也没有意思要从什么人得着好处。他们带着福音来到帖撒罗尼迦人那里,完全是诚实而忠信的。

## 被神验中

四节说,"但神怎样验中了我们,把福音托付我们,我们就照样讲,不是要讨人喜欢,乃是要讨那察验我们心的神喜欢。"神的托付,是根据祂借试验我们而有的验中。神首先试验并验中使徒,然后把福音托付他们。因此,他们的讲说、他们福音的传扬,不是出于自己,要讨人喜欢,乃是出于神,要讨神喜欢。祂一直察验、察看并试验他们的心(诗二六2,一三九23~24)。

帖前二章四节的"验中"含示试验。神验中使徒以前,先试验他们。神根据这验中, 把福音托付他们。神作这事非常谨慎,因为祂知道我们的心。

按我们的意见,神既然无所不知,就不需要试验我们。不错,在我们出生以前,祂已经知道我们会是哪一种人。既是这样,神为什么试验我们?神的试验主要不是为着祂自己,乃是为着我们。神认识我们,但我们不认识自己。因为我们不够认识自己,所以我们以为自己是正直、诚实并忠信的。但我们受试验的时候,就会看见我们真正的所是,我们会发现,我们自己里面是不诚实、不忠信也不可靠的。因此,神的试验向我们察验了我们自己。

神这样察验我们之后, 我们才能被验中。

我劝青年人不要信任自己,因为他们还没有受过试验。我确信神要用青年人,但是神要先试验他们,然后才用他们。神试验我们而验中我们以后,才能对我们有所托付。神的托付是根据祂验中了我们。但我们不能验中我们自己。惟有在神试验我们以后,祂才会验中我们。然后祂会把一些事托付我们,并开始使用我们。

神乃是这样把福音托付使徒。因着使徒接受了福音的托付,所以他们的讲说不是要讨人喜欢,乃是要讨那察验我们心的神喜欢。他们的讲说是根据神的托付。神把福音托付了他们,所以他们的讲说是要讨神的喜欢。

四节给我们看见,我们必须被神验中,然后神就对我们有所托付。此后我们还需要讲说,要讨那察验我们心的神喜欢。这指明我们需要经过试验、验中和托付,然后就会有可讲说、可教导的。

# 没有谄媚或掩饰

五节说,"因为我们从来没有用过谄媚的话,就如你们所知道的;也没有借掩饰而贪婪,这是神可以作见证的。"掩饰原文或作假装,遮掩。借掩饰而贪婪,就是混乱或搀混神的话(林后二17,四2),也是为利假装敬虔(提前六5,多一11,彼后二3)。

帖前二章五节说,使徒从来没有用过谄媚的话。我们都必须避免用谄媚的话,绝不以谄媚的态度对人说话。保罗在这一节里还说,使徒没有借掩饰、遮掩而贪婪。他们没有邪恶的动机,而用办法去遮掩。他们没有掩饰或假冒,所以他们不混乱或搀混神的话。搀混就是拿劣货与原来的东西混在一起。譬如,用铜与金混合,或用水与酒搀调,而将其当作纯品贩卖。历世纪以来,许多传道人和教师就是这样搀混神的话。他们在掩饰,之下传讲,目的是要为自己得利。

五节教我们要学习不用谄媚的话,也不借掩饰而贪婪。在我们基督徒的工作中,不可给这类不洁的事物留地步。主的仆人不应当用谄媚的话,也不应当借某一种掩饰而贪婪。但愿主怜悯我们并纯净我们,救我们脱离这一切事。但愿我们能说,我们不用谄媚的话,也没有借掩饰而贪婪,这是神可以作见证的。

# 不求人的荣耀

保罗在六节接着说,"我们作基督的使徒,虽然有权利叫人尊重,却没有向你们,或向别人,寻求从人来的荣耀。"寻求从人来的荣耀,对每一个基督的工人都是真试诱,许多已被这事吞灭、破坏。

叫人尊重,原文或译作,维护权柄。有权利叫人尊重,直译,能成为重量;意即叫人受累(叁9,林前九4~12)。在基督徒的工作中维护权柄、尊严或权利,就破坏了工作。 主耶稣在地上时放弃了祂的尊严(约十三4~5),使徒也宁可不用他的权利(林前九12)。

表面看来,寻求从人来的荣耀不象贪婪那样邪恶。然而,这是更狡诈的。天使长的堕落是由于寻求荣耀。他成为神的对头,是因为他寻求荣耀。他虽然是带头的天使,有很高的地位,但他还寻求荣耀;那是他堕落的缘由。根据新约圣经,凡寻求从人来的荣耀,都是撒但的跟从者。寻求荣耀是撒但所布的陷阱,要叫基督的工人跌入其中。因此,所有基督的工人都当学习避开寻求荣耀这个陷阱,这是非常重要的。但是能逃避这陷阱的人不多。

我们能给主用多少,我们的用处会持续多久,乃在于我们是否寻求人的荣耀。我们若寻求荣耀,我们在主手中的用处就了了。为自己寻求荣耀,总会使一个人的用处报废。所以但愿我们众人,特别是青年人,接受警告,绝对不在主的工作中寻求荣耀。

## 不维护权柄

帖前二章六节清楚指明, 使徒虽然是基督的使徒, 却不维护权柄, 不要求任何地位或尊严。他们必须忘记他们是使徒, 而象奴仆般服事神的子民。他们不该提醒别人他们是基督的使徒, 却要记得自己是服事信徒的弟兄。他们不该要求任何地位或尊严。

信徒与非信徒可能都认为带头的人、长老或使徒是尊贵的人。但是在地方召会中没有尊贵的人。我们不是尊贵的人,乃是彼此服事的奴仆。但是我认识一些人,他们没有地位、没有名声的时候,并不要求什么。然而,一旦他们有了地位,也许是在一个事奉小组里有了地位之后,就开始要求尊严。这是可耻的。我们应当向保罗学习,绝不要求尊严或维护权柄。

长老的妻子不应当因为自己是长老的妻子,而要求尊严。长老的妻子不是"第一夫人"。她只是一位服事召会的小姊妹。不仅如此,她的丈夫也不是尊贵的人,而是奴仆。他既是长老,就是被指派,象奴仆一样服事召会的人。我们都当有这种态度。

保罗说,"我们作基督的使徒,虽然有权利叫人尊重。"这话指明,甚至在召会初期,就已经有要求尊严的试诱。保罗那时代的人和今天的人一样。那时与现今没有两样,都有要求某种尊严或地位的试诱。但保罗不维护他使徒的权柄,而为自己求什么。保罗拒绝叫人尊重,或维护权柄;他是我们众人的好榜样。我们若效法这个榜样,就会把基督身体里,这种要求地位的致命病菌杀死。

#### 顾惜信徒

保罗在七节说,"只在你们中间为人温和,如同乳母顾惜自己的孩子。"乳母,原文 (有时)指母亲,因此指乳养的母亲(参加四19)。顾惜包括喂养;指明不仅喂养,更有 亲切的照顾。

保罗虽然是弟兄,但他认为自己是乳养的母亲。他当然没有想到地位、尊严或权柄。 作为乳母的思想,与尊严或地位的思想大不相同。乳母有什么地位可言?有什么地位、尊 严或权柄是属于她的?她的尊严在于乳养并顾惜她的孩子,温柔地照顾他们。

顾惜是很可爱、极其温柔的辞。保罗认为自己不仅是服事人的,也是顾惜人的。他当 然没有控制信徒。他不仅服事他们,更顾惜他们。他对他们的照顾满了温柔。

## 将自己的性命分给人

保罗在帖前二章八节继续说,"我们这样切慕你们,不但乐意将神的福音分给你们, 连自己的性命也愿意分给你们,因你们是我们所爱的。"切慕,意热切喜爱、热切渴望, 就象乳养的母亲热切关心她所喂养、顾惜的孩子。这就是使徒对初信的人所作的。

使徒不但将神的福音分给帖撒罗尼迦人,连他们自己的性命也分给他们。过洁净、正直的生活,如三至六节和十节所描绘的;并且爱初信者,甚至将我们的性命分给他们,如七至九节和十一节所描述的;这些乃是我们传福音时,将所传达的救恩注入别人里面的必要条件。

保罗在八节说到将自己的性命分给帖撒罗尼迦人,这话就好比他在林后十二章所说,他为信徒的缘故花上自己。保罗不仅愿意花费他所有的,也愿意花上他自己,就是他这个人。使徒乐意将他们的所是分赐到信徒里面,这好比乳养的母亲将她自己给她的孩子一样。

# 使徒的行事为人

帖前二章九节说,"弟兄们,你们原记得我们的劳碌辛苦;我们是昼夜作工,把神的福音传扬给你们,免得叫你们任何人受累。"使徒们不愿帖撒罗尼迦人受累。因此,他们昼夜劳苦,要把神的福音传扬给他们。

保罗在十节继续说,"你们和神可以作见证,我们向你们信的人,是何等的圣、义、 无可指摘。"圣是向着神,义是向着人,无可指摘是对一切一神、人和撒但。保罗要这样 行事为人,就必须严格管制自己。十节说出使徒是一班自制的人。

# 劝勉孩子的父亲

十一节说,"正如你们所知道的,我们怎样劝勉你们,抚慰你们,向你们作见证,待你们每一个人,好象父亲待自己的孩子一样。"使徒有力地强调他们的所是或为人(一 5),因为他们的所是开了一条路,将初信者带进神完全的救恩。

保罗在二章十一节把自己比作父亲,劝勉自己的孩子。在顾惜信徒如同自己的孩子上, 使徒看自己是乳养的母亲;在劝勉信徒上,他看自己是父亲。

## 行事为人配得过神

十二节说,"要叫你们行事为人,配得过那召你们进入祂自己的国和荣耀的神。"神的呼召是照着祂的拣选,也是随着祂的拣选(一4)。信徒从前是拜偶像的人(9),在撒但的国里(太十二26)。现今借着在基督里的救恩,他们蒙了呼召,并已信入神的国;这国乃是他们在神圣的管治下,带着进入神荣耀的指望,敬拜并享受神的范围。神的荣耀与祂的国并行。

保罗在帖前二章十二节劝勉信徒,要他们行事为人配得过神。如果他自己行事为人不配得过神,他怎能劝别人这样作?他在这事上也立了榜样,给信徒效法。

十二节指明,行事为人配得过神,与进入神的国并被引进神的荣耀有关。这里的思想相当深,与一至十一节的思想有明显的对比。这里有一件事,时常被基督徒所忽略。没有多少信徒受过教导,看见基督徒要有一种生活行动,使他们能进入神的国,并被引进神的荣耀。许多基督徒从来没有听过这样的话,但是这样的话却包括在保罗对年幼信徒的教导中。

# 好榜样

二章一至十二节给我们看见,我们该如何行事为人,作初信者的榜样。我们要成为正确的榜样,我们的动机就必须单纯,特别是在钱财的事上更是如此。这几节经文所写的许多话,都与钱财、贪婪、贪欲有关。我们若在钱财上不单纯,我们若不纯诚、不诚实、不忠信,就可能会成为混乱并搀混神话语的人。不仅如此,这动机会叫我们用谄媚的话,并且借掩饰而贪婪。这些都是严重的事。因此,我们若要成为年幼圣徒正确的榜样,我们的贪婪就必须受对付,钱财的事必须在我们的脚下。我们绝不该说谄媚的话,不该借掩饰而

贪婪,也不该为自己寻求荣耀。此外,我们不该想要讨人的喜欢,反而要尽全力讨神的喜欢。这样,别的信徒就有好榜样可以效法。

你若看今天信徒中间的光景,就看见许多基督徒没有方向感。他们没有方向,乃是因为没有正确的榜样。我们必须成为别人的榜样,并要象母亲一样抚育他们、顾惜他们,也要象父亲一样劝勉他们,要行事为人配得过神。我们曾在前面有一篇信息里指出,行事为人配得过神,实际上就是活神。只有活神的生活,才配得过神。我们活神的时候,行事为人就配得过祂。这样的行事为人要引导我们进入神的国,并引我们进入神的荣耀里。这是神呼召的目标;神呼召我们,是要我们进入祂的国和荣耀。

# 第十三篇 抚育的赏赐 上一篇 回目錄 下一篇

# 读经: 帖撒罗尼迦前书二章十三至二十节。

帖前一章给我们看见,为着召会生活之圣别生活的结构和起源;二章有这种生活的抚育。我们读二章的时候,可能觉得保罗过于强调使徒如何进到帖撒罗尼迦人那里,以及在他们中间的生活方式。我们也许认为保罗应当给与初信者更多的道理、教训和指导。然而保罗强调使徒的来到,他们的传扬并教导主的话,以及初信者如何领受这话。保罗强调的是使徒的行事为人,他们的生活和生活态度。保罗这样强调,原因是他想要乳养信徒,顾惜并抚育他们。保罗无意给他们许多知识,他没有负担教导他们许多事物。在二章的二十节经文里,实际上没有什么教训。虽然他在十二节说到神呼召信徒进入神自己的国和荣耀,但他没有进一步发挥或解释这些事。保罗乃是一节又一节地提到他的生活态度、传讲方式以及他作为信徒的榜样。

# 抚育的工作

帖前二章给我们看见,年幼基督徒生活的抚育。保罗在这一章圣经里所作的,乃是乳养并顾惜信徒。根据他所写的,他行事为人就象乳养的母亲和劝勉的父亲。他一面是乳养的母亲,一面是劝勉的父亲。他所关心的,主要不是教导,而是完成抚育的工作,为要帮助年幼的圣徒长大。

大多数基督的工人缺少以下这种观念:他们的工作主要的不该是教导,而该是抚育。保罗认为他的工作是帮助信徒长大。为这缘故,他在林前三章说,他裁种了,亚波罗浇灌了,然后神叫人生长。这指明保罗对基督徒工作的观念,乃认为那是生命的工作。那不是在学校里的工作;相反的,是在农场上、果园里、花园里的工作。因此,这主要不是教导人或教育人的工作。但是今天大多数基督徒的工作,主要是为着教育,有几分是为着造就。然而这种造就并不直接与生命有关,而是与伦理、道德或性格的改良有关。这与保罗观念中基督徒的工作完全不同。

根据保罗在帖前二章所说,他把信徒看作一个大家庭里的成员。在一个家庭里当然需要一些教导;作母亲的和作父亲的都要教导自己的子女。不过,一个家庭里的中心点不在于教导子女,而在于顾惜、乳养、抚育子女,使他们长大。他们的长大主要不是在知识上长大,乃是在生命上长大。孩子在生命上长大,自然就接受了更多的教育。他们所得着的知识,总是与他们在生命上的长大并行的。他们不应当过早得着各种知识。这意思是说,他们的知识不应当超过他们生命的成长。这是基督徒工作正确的观念。

我们在主恢复里的人,对这事的观念必须改变。不要认为在主的恢复里,我们重看工作过于生命。不,我们需要专注于生命。召会是一个家,召会也好比农场或园子。家庭是孩子长大的地方,果园是树木长大结果子的地方。保罗在二章所关心的,是他孩子们的成长。他抚育年幼的信徒,使他们得以长大。我们也可以说他浇灌、乳养并顾惜幼嫩的植物,使他们在生命上长大。所以他不给信徒许多教训,却提供他们生活的榜样。这个正当生活

的榜样, 实际上就是保罗自己。

# 借着效法而长大

有些基督教教师说,信徒不该为自己作见证。根据这些教师的看法,作见证说到自己的经历就是传扬自己。因此,他们劝告别人不要说自己是如何悔改,如何信主,如何蒙恩得救。这些教师极力主张我们只应当传讲主耶稣,教导圣经,而绝不该说到我们自己的事。但保罗在帖前二章却说到自己。他作了刚强的见证,说到他在帖撒罗尼迦人中间的生活。他提醒他们,使徒是如何来到他们那里,以及使徒在他们中间的生活态度。保罗为什么强调这事?他强调这事,是要给年幼的圣徒看见正当生活的榜样。我盼望所有的长老和带头的,都从保罗这个实例看见,我们必须是众圣徒的榜样。在每一个地方召会里,必须有一些榜样、一些模型,让别人效法。

保罗在一章六节对帖撒罗尼迦人说,"你们……就效法我们,也效法了主。"效法与长大有关。事实上,效法在许多方面就是长大。在家庭里,孩子效法他们的父母兄姊。小孩子没有什么创作,而是效法别人。学习语言就是很好的例证;孩童学习父母所说的语言,与父母说同样的话,有同样的口音。孩子经由模仿,学习语言和口音,这说明一个事实,孩子是借着模仿他们的父母而长大。因此,在一个家庭里,模仿实际上就是长大。孩子在姿态、语言甚至性格等许多事上,效法父母。父母是孩子的榜样、模型。父母如何,孩子也会如何。

## 提供榜样

给与初信者和年幼信徒许多教导,不是照顾他们的正确之路;抚育他们的正确之路乃 是给他们榜样看。你给他们榜样看,就是浇灌他们、供应他们、乳养他们、顾惜他们;这 是抚育。你若觉得自己的经历有些欠缺,你可以将圣经里不同的人指给初信者看。譬如, 旧约的以诺、挪亚、亚伯拉罕和大卫,新约的彼得、约翰、保罗和提摩太等人。我们可以 这样提出圣经人物的生活,来抚育年幼的信徒长大。

我们若给初信和年幼的圣徒太多教训,就会破坏他们。作母亲的都知道,抚育孩子最重要的就是合式的喂养。照顾孩子在于九分喂养和一分教导,这也应当是我们照顾召会里初信者的作法。我们必须学习有九分的喂养和一分的教导。喂养包括从圣经或召会历史中提出榜样。我们读历代圣徒的传记,就喂养了自己,也经历了抚育。这里的重点是说,喂养人和抚育人最好的路,是给他们一个正确的榜样。没有榜样,就不可能有抚育;有了榜样,我们才能喂养别人。

保罗在帖撒罗尼迦前书不是传讲自己,而是以他自己活基督的生活来喂养他属灵的儿女。这意思是说,保罗用他的生活方式来喂养他属灵的儿女。这是他强调他进到帖撒罗尼 迦人那里、他的传扬、他对待神话语的方式以及他生活态度的原因。

#### 神运行的话

保罗在二章十三节说,"所以,我们也不住地感谢神,因为你们既接受了从我们所听见神的话,就不以为是人的话,乃以为是神的话而领受了;这话确是神的,也运行在你们信的人里面。"这节经文指明,使徒传讲的源头、起源乃是神,不是他们自己。帖撒罗尼迦人领受了他们的话,不以为是人的话,乃以为是神的话。我们在这里看见一个管治的原

则: 我们每次传讲或教导的时候,必须叫人对一个事实有深刻的印象,就是我们所说的话不是人的话,而实实在在是神的话。

保罗在十三节说,神的话运行在信的人里面。神的话既是活的、有功效的(来四 12), 就运行在信的人里面。我们一旦接受并领受了话,这话就在我们里面运行。

## 效法众召会

保罗在帖前二章十四节继续说,"弟兄们,你们曾效法犹太地在基督耶稣里神的众召会;因为你们也受了自己同族人同样的苦害,正如他们从犹太人所受的一样。"使徒在众召会教导同样的事(林前四17,七17,十一16)。这指明众召会都该为耶稣作同样的见证;因此,众召会都是同样的灯台(启一9、20)。

帖撒罗尼迦召会效法了犹太地的众召会。帖撒罗尼迦的信徒必定听到了犹太地众召会的报导;帖撒罗尼迦人若没有听过犹太地众召会的事,怎能效法他们?他们必定听到众召会和众圣徒的一些事。这些报导抚育了帖撒罗尼迦的信徒,叫他们长大。我们再次看见,没有什么能象有关众圣徒或众召会的真实故事,那样抚育召会或圣徒。

保罗在帖前二章十四节指出,帖撒罗尼迦人受了自己同族人同样的苦害,正如犹太地的众召会从犹太人所受的一样。这是安慰、加强、抚育人的话。保罗写这封信的时候,在帖撒罗尼迦的召会正遭受苦害和逼迫。他们受逼迫的时候,听到在犹太地的众召会受了苦害。这报导的话加强、安慰并坚固他们,且有助于抚育他们,叫他们长大。

# 预防注射

十五节继续说,"这些犹太人杀了主耶稣和申言者,又驱逐了我们;他们不得神的喜悦,且与众人敌对。"保罗很有智慧地写了这一节。在这里他是给信徒们预防注射,防范热中犹太教者终于要来的侵害。保罗把有关热中犹太教者的健康警告,注射到帖撒罗尼迦圣徒里面;保罗在这里似乎是说,"弟兄们,不要以为犹太人的事物很美好。犹太人不是为着神的,他们与神不是一。他们杀了主耶稣,又驱逐了我们。帖撒罗尼迦人哪,要预备好,有一天热中犹太教的人会到你们这里来,逐渐破坏我们所作的。不要接受他们的话,因为他们是反对我们的。他们与众人敌对,不得神的喜悦。"这实在是最好的预防注射。

这种预防注射的话,也是保罗抚育圣徒的一部分工作。甚至预防注射,也包括在抚育里。父母照顾孩子,要尽力保护他们不生病。甚至我们照管花园,也要尽力保护植物不受病、虫侵害;以免疾病毁坏植物,昆虫吞吃它们,特别是吞吃幼嫩的部分。因此,我们要保护花园,就得用杀虫剂喷洒植物。我们可以说,在这节经文里,保罗乃是给帖撒罗尼迦信徒一种神圣的驱虫剂。他警告他们不要相信或信任犹太人。相反的,帖撒罗尼迦人要拒绝犹太人。

保罗在十六节继续这警告,说到犹太人"拦阻我们向外邦人讲道,使他们得救,以致常常充满自己的罪。忿怒临到他们身上,已经到了极处"。保罗指出,犹太人不要帖撒罗尼迦人听到使徒的话,使他们得救。这话是保罗所作预防注射的一部分。

#### 丧失众圣徒

保罗在十七节接着说,"弟兄们,我们如同丧失亲人一般,暂时与你们分离,是面目的,不是心里的,我们越发急切,极其巴望要见你们的面。"这话含示,使徒们认为初信

者对他们是既宝贵又亲爱的。保罗将他们与初信者的分离,比作丧失亲人,因见不到初信者而遭受损失。这节经文也给我们看见使徒对初信者的切慕。

保罗在十七节似乎是说,"弟兄们,我们丧失了你们。我们想要与你们同在,我们非常想念你们。但我们虽然面目丧失你们,心里却没有丧失你们。在我们心里,我们仍然与你们同在。我们极其巴望要见你们的面。"

保罗在十五至十七节的话满了情感。因为他满了情感,所以他能摸着别人的情感。保 罗消极地说到犹太人的时候,是情感激动的。照样,他积极地说到使徒的时候,也是富有 情感的。保罗表达他深刻的情感,叫信徒能爱使徒们,而拒绝热中犹太教的人。这也与抚 育孩子有关,为要保护他们、养育他们,不叫他们被消极的事物破坏。

保罗实在知道如何抚育圣徒。他这样说到自己,是要抚育他们,并给他们预防注射。 保罗抚育帖撒罗尼迦人时,向他们指出,那些反对并逼迫他们的犹太人必须加以拒绝,但 来到他们那里作使徒的犹太人,却是可爱的。

## 被撒但拦阻

保罗在十八节说,"所以我们有意到你们那里,我保罗确曾一次两次要去,只是撒但 拦阻了我们。"因为使徒在完成神的旨意,撒但就拦阻他们。保罗归罪于撒但。保罗这样 作,是告诉帖撒罗尼迦人要拒绝热中犹太教的人,并恨恶撒但。使徒急切要见帖撒罗尼迦 的信徒,但是他们被撒但拦阻。

# 盼望、喜乐和冠冕

保罗在十九至二十节总结说,"我们主耶稣来临的时候,我们在祂面前的盼望、喜乐或所夸的冠冕是什么?不就是你们么?因为你们就是我们的荣耀、我们的喜乐。"十九节的来临,希腊文,parousia,巴路西亚,意同在。主的来临就是主的同在。这两封较早的书信,是在这光中写成的。前书每章都结束于主的回来。

二十节指明, 使徒既是乳养信徒的母亲、劝勉信徒的父亲(7、11), 作他们儿女的信徒, 就是他们的荣耀和喜乐。离了信徒, 使徒就没有盼望、没有荣耀或可夸的冠冕。

保罗在这里似乎是说,"你们是我们的盼望、喜乐和所夸的冠冕。弟兄们,我们在这里只是为着你们,而不是为着别的。我们若没有你们,就什么都没有了。你们是我们的盼望,正如你们的盼望是主回来一样。若没有你们,主回来的时候,我们就缺少喜乐和荣耀。我们需要你们! 主耶稣回来的时候,你们是我们在祂面前的盼望、喜乐、冠冕和荣耀。"保罗再次表达他照顾孩子们的深切情感,他实在是劝勉孩子的父亲。保罗这位劝勉的父亲似乎在说,"孩子们,我们在这里只是为着你们。没有你们,活着就没有意义。要不是为着你们,我们甚至不想活了。"父母说出这样的话,会深深地摸着人;这些话摸着儿女的心。

你的父母若写这样的话给你,你岂不深受感动么?如果他们说,没有你,生活就没有意义,他们在地上活着只是为着你,你岂不受感动么?你听到或读到这些话时,你必定会流泪。这样的说话会抚育孩子,帮助他们长大。

保罗是个好父亲,知道怎样摸着儿女的心。你若能摸着别人的心,就会成功地抚育他 们长大。抚育别人最好的路,就是深深地摸着他们的心。

# 基督徒生活的目标

我们再来看十二节。保罗在这里说,"要叫你们行事为人,配得过那召你们进入祂自己的国和荣耀的神。"这节经文指明,我们基督徒的生活是以国度为目标的生活。我们行事为人必须配得过那召我们进入祂自己的国和荣耀的神。这节经文清楚地告诉我们,基督徒生活有一个目标,这目标就是神的国。我们正向着这个目标,这个目的地行动。我们的目的地和我们的定命乃是进入神的国。国度是新约的主题,也是我们基督徒行事为人惟一的目标。

我们的目标不是天堂。根据新约圣经,国度是我们的目标。帖前二章十二节不是说神召我们进入天堂,乃是说神召我们的目标,是要我们进入祂的国。这国包括神的荣耀。我们进入了这国,就必定在荣耀里。神的国和神的荣耀,比所谓的天堂好太多了。

保罗在初信者身上的工作,乃是乳养、顾惜、抚育他们,使他们行事为人配得过神,可以进入神的国,并有分于神的荣耀。这是基督徒生活的目标。

# 得赏赐

保罗在十九和二十节指明,凡与主同工抚育信徒,使他们行事为人配得过神的,都要得赏赐。这赏赐就是我们抚育的信徒成了我们的冠冕、荣耀和喜乐。如果信徒在主回来的时候是成熟的,这对于抚育他们的基督工人,将是何等大的荣耀、冠冕和喜乐!但是相反的,如果没有一位信徒长大成熟,这就太羞耻了。

我们中间许多人,负责照顾年幼圣徒的工作。我们工作的结果,应当是这些信徒长大成熟。他们若合式地成熟,就会进入国度,有分于神的荣耀。这样的成熟,在主耶稣回来时就成了我们在祂面前的冠冕、喜乐和夸耀。然而,我们若在初信者身上作工,却始终没有果效,主回来的时候,我们的工作就没有结果,那就太羞愧了! 主耶稣来的时候,我们工作的结果要显明出来。那个结果也就是我们的赏赐、冠冕和喜乐。

我们在彼前五章四节也看见同样的原则。彼得在这里说,长老要得着荣耀的冠冕为赏赐。然而,这个赏赐如何,就看他们尽长老职分的结果如何。如果他们尽长老职分的结果 乃是使圣徒成熟,那个成熟就要成为长老的荣耀冠冕。那就是他们的赏赐。

帖前二章的话,对我们都是健康的话。我们从这章圣经学到,如何对年幼和初信的信徒作工,使他们得着抚育而长大成熟,并且当主来的时候,我们的工作在主面前就能有积极的结果。这结果就要成为我们的冠冕和荣耀,作为我们今天工作的赏赐。

## 第十四篇

## 为着信与爱和盼望的鼓励

上一篇 回目錄 下一篇



读经: 帖撒罗尼迦前书三章一至十三节。

## 坚固与鼓励

帖前一章给我们看见,为着召会生活之圣别生活的结构与起源,二章说到这种生活的 抚育。现在我们来看三章为着召会生活之圣别生活的坚固。我们已经看过,这圣别生活是 由信与爱和盼望构成的。这种生活除了需要抚育以外,还需要得坚固。这种生活的坚固包 括其结构主要的三方面,也就是包括了信心、爱心和盼望。保罗在三章所作的,就是坚固 信徒的信与爱和盼望。

我们应当记住,帖撒罗尼迦前书是写给初信者的一卷书。因此,这封书信所提的每件 事,都是简要、不深奥的。这原则特别应用于三章。保罗写这一章圣经时,尽量避免用深 奥的辞汇。他在这里所说的话,好比父亲对年幼孩子所说的话。保罗说话虽然简单,其中 却包含许多重要的点。

保罗在三章一节说,"所以,我们既不能再忍受,就乐意独自留在雅典。"雅典是罗马 帝国亚该亚省的主要城市, 使徒保罗在那里将福音传给崇尚哲学的希腊人(徒十七15~ 34).

帖前三章一节的"既"字把我们引到前一章圣经、特别是二章十七至十八节。这两节 圣经说,"弟兄们,我们如同丧失亲人一般,暂时与你们分离,是面目的,不是心里的, 我们越发急切,极其巴望要见你们的面。所以我们有意到你们那里,我保罗确曾一次两次 要去,只是撒但拦阻了我们。"使徒们在面目上丧失了帖撒罗尼迦的信徒,极其巴望要见 他们。所以保罗在三章一节说,他不能再忍受这种情形。一节的"既"字,指明三章是二 章十七、十八节的延续。保罗乐意独自留在雅典,并且如三章二节所说,打发提摩太到帖 撒罗尼迦去。

二节继续说,"打发我们的弟兄,在基督福音上作神同工的提摩太去,为着你们的信 心,坚固并鼓励你们。"同工一辞,有些古卷作,神的执事。神的执事就是神的同工(林 前三9、林后六1)。何等的权利!何等的福分!

提摩太被打发到帖撒罗尼迦去, 为着他们的信心, 鼓励他们。这指明帖前三章里的话 与坚固和鼓励有关。保罗说到帖撒罗尼迦人的信心时,话题又回到一章里为着召会生活之 圣别生活的结构。他在三章所关心的,乃是这种生活的坚固。

我们若在信心上坚固,就不会被患难摇动。保罗在三节说到这一点:"免得有人被诸 般患难摇动。你们自己知道,我们受患难原是派定的。"我们若在信心上得了坚固,患难 就要按着神在祂派定里的定旨,叫我们得益处(罗八28)。不然,我们就会为那试诱者 (帖前三5) 借着患难所摇动。命定一辞, 原文或作, 预定、安放、安置。神已经预定, 派定我们受患难。因此,患难是神派给我们的分,祂已经将我们安放,安置在患难的处境

## 信的两方面

我们要仔细来看帖前三章里信心的意义。在圣经里,信不仅是主观的,指圣徒的相信,如在五节、六节、十节者;也是客观的,指他们所相信的信仰,如在提前三章九节,四章一节,和提后四章六节者。信的这两方面彼此相关联。我们的相信(主观的信心),是出于我们所相信的事物,也是在于我们所相信的事物(客观的信仰)。

帖撒罗尼迦前书的"信"一辞不太容易了解,因为在新约里"信"(faith)有两方面,就是客观的一面和主观的一面。就着道理说,客观的一面在先,继而产生主观的一面。客观的信(信仰)是指我们所相信,而叫我们得救的事物,包括新约的内容。因此,新约的内容等于客观的信仰。提摩太前书极力强调这一方面的信。譬如,提前一章十九节说到信仰。那一节里的信仰是客观的,指我们所相信的事物。然而,同一节也提到主观的信心:"持守信心和无亏的良心"。这主观的信心,是指我们相信的行动。

基督徒经常说到客观一面的信。有人会问你的信仰是什么,意思就是问你相信什么。这一面的信是客观的,不是我们相信的行动,乃是我们所相信的事物。这客观的信包含了神新约经纶的内容。

我们领受了客观信仰的话语,也就是神新约经纶的内容时,主观的信心就自然在我们 里面产生。我们对客观信仰的反应就是相信。这意思是说,我们听到客观的信仰,主观的 信心就在我们里面升起。这主观的信心就是我们相信的行动。

主观的信心不是一次永远发生的。相反的,从我们开始相信的时候起,相信的行动就一直在我们里面进行,因为基督徒的生活是信心的生活、相信的生活。我们天天都过着相信的生活。我们的生活不是凭着所见的,乃是凭着我们所信的。正如保罗说的:"我们行事为人,是凭着信心,不是凭着眼见。"(林后五7)我们的行事为人乃是凭着信心,不是凭着眼见。

我们在这几篇信息里所谈论的一切,都是信心的事。譬如,歌罗西一章二十七节说,基督在我们里面成了荣耀的盼望。我们在信心里接受了这话。我们凭着信心相信祂要回来,也凭着信心等候冠冕。我们讲说这些事,全是凭着信心。因此,没有信心的人一点不懂得我们在说什么。我们的话在他们听来是迷信,是无稽之谈。他们既信不来,也无法接受。世人,不信的人,没有信心。结果,他们不了解我们所说的话和我们的生活方式。我们的生活完全是相信的生活。

客观一面的信仰是深奥的。我们不能说我们在客观信仰这一面已经完全了、全备了。神的经纶是深奥的。神经纶的内容乃是基督这包罗万有、延展无限的一位。神新约经纶的内容既是这样深奥而丰富,所以我们不敢说客观的信仰在我们中间已经完全了。我们必须看见,我们客观的信仰包含了包罗万有、延展无限的基督作神经纶的内容。我们对这内容的认识还不够,了解得还不完全。因此,我们还需要更多得着包罗万有的基督,更多得着作为我们客观信仰的基督。

赞美主! 这客观的信仰产生主观的相信。我们接受基督的启示时,就不能不相信祂。 当信仰自然地灌输到我们全人里面时,我们就不自觉地信了基督。不信的人无法相信基督 竟然在我们里面,但是我们不能不相信基督在我们里面。祂在我们里面作我们的生命、我们的生命供应并我们的一切。我们已经看见内住基督的异象,我们不能不相信祂真在我们里面。因为我们已经看见神经纶之内容的启示,所以我们不能不相信我们所看见的。相信的能力已经传输到我们里面,现今我们有了主观的信心,就是里面相信的行动。

## 保罗所关心的

保罗说要打发提摩太去,为着信徒的信心,坚固并鼓励他们;这里的信心是客观的,还是主观的?我们很难决定帖前三章二节的信心是客观的,还是主观的。事实上,这节的信心同时指客观的一面和主观的一面,包括我们所相信的事物以及我们相信的行动。弟兄们打发提摩太去看帖撒罗尼迦信徒在信心的这两面进展如何,他们是否还持守着客观的信仰?他们的相信有多强?他们持守客观的信仰有多好?他们相信到什么程度?保罗所关心的就是要知道这事。他在二至三节中的意思是说,"弟兄们,我担心你们或许被诸般患难摇动。摇动就是失去信心,失去对客观信仰的看见,也失去相信的主观能力!我关心你们信心的这两方面。"

对服事初信者有负担的人,必须学习注意初信者的信心,关心他们信心主观和客观这两面的进展如何。他们的信心是增加,还是减少?他们相信的能力增长了么?我们照顾年幼信徒的时候,必须提出这类的问题。这样就有保罗那样对帖撒罗尼迦人信心的关切;保罗因这关切,打发提摩太去坚固并鼓励他们。

保罗在四节说,"我们在你们那里的时候,预先告诉你们,我们将会受患难,这果然发生了,你们也知道。"告诉一辞,原文用的是未完成式,指明重复的行为。保罗预先一再地告诉信徒,使徒将会受患难。这患难果然照着保罗的预测发生了。

保罗在五节接着说,"所以,我再也不能忍受,就打发人去,要知道你们的信心如何,恐怕那试诱者试诱了你们,叫我们的劳苦归于徒然。"这里的那诱惑者,就是那试诱夏娃(创三1~6,提前二14),狡猾的古蛇魔鬼。那狡猾之试诱者的目的,是要破坏神的同工所完成的福音工作。保罗担心患难、苦楚和逼迫会被那试诱者用来摇动帖撒罗尼迦人的信心,叫他们中间缺少信心。保罗因着不能再忍受不知道帖撒罗尼迦人信心的光景到底如何,就打发提摩太到帖撒罗尼迦人那里去,要知道他们的信心如何。

帖前三章五节的信心又是包括客观的信仰和主观的信心。保罗急切要知道帖撒罗尼迦 人信心的这两方面。

信是基督徒生活,也就是为着召会生活之圣别生活,基本结构的第一项。那些退后的人,包括许多离开召会生活的人,都经历了信心的丧失。他们也许没有完全失去信心,但他们至少丧失了一部分的信心。他们可能对于客观的信仰,也就是神新约经纶的内容不再有什么看见。当这些人在召会生活中的时候,实在有所看见。他们看见基督,看见召会,也看见神的经纶。他们看见神的恢复,以及三一神如何将祂自己分赐到我们里面。然而他们逐渐看不见这些事了。每当一个人看不见神经纶的内容时,主观的信心,就是他里面相信的行动,也就减少了。我们里面相信的能力,总是因着对神经纶有正确的看见,而有的产品、结果和果效。因此,看不见神的经纶是一件可怕的事。

在召会的聚会和职事的聚会里、我们好象是在看属天的电视、为要更多看见神的经纶。

我们越看这属天的电视,就越相信。我们自然而然地相信我们所看见的。因此,我们离开聚会的时候,满了相信的能力。召会的聚会与职事的聚会,扩大了我们相信的能力。

优秀的基督工人,乃是不断将神圣的景观灌输给人的人,以帮助他们看见属天电视的奇妙景象,并在他们里面留下深刻的印象。当属天的景观传达、输送到我们里面,我们就有了相信的能力。借着相信,我们就与神圣的传输联上了。这传输就是属天电流的流动。借着相信,我们向这流"打开了开关"。

我们从五节知道,保罗担心那试诱者试诱了帖撒罗尼迦人,叫使徒们在他们中间的劳苦归于徒然。保罗知道,我们一旦失去了对神经纶之内容的看见,就会动摇,远离信心这条线。这样,我们所听到关乎神经纶的一切话,就都归于徒然。许多离开召会生活的人,他们的生活可以说明这个事实。他们的光景证实,当我们看不见神的经纶时,我们所听见的一切就都归于徒然。

# 借着信徒们的信心得了安慰

提摩太带着好消息回到保罗那里,告诉他说,他们在帖撒罗尼迦人中间的劳苦不是徒然的。保罗在六节提到这个报告:"但现在提摩太从你们那里来到我们这里,将你们信心和爱心的好消息报给我们,又说你们常常亲切地记念我们,渴慕见我们,如同我们渴慕见你们一样。"这关于帖撒罗尼迦人信心的好消息,叫保罗确信他们的劳苦不是徒然的。

使徒离开雅典之后,去了哥林多(徒十七15~16,十八1、5),在那里写了这封亲切的信给在帖撒罗尼迦亲爱的圣徒,为要鼓励他们。

保罗在帖前三章六节说到信心和爱心。爱心是信心的流出、结果。我们已经看过,信心是基础,爱心是建筑,盼望是顶石。保罗写坚固的话给帖撒罗尼迦人的时候,先说到信心,再逐渐把爱心带进来。因此,他在六节说到信徒的信心和爱心。

七节说,"所以弟兄们,我们在一切贫困和患难之中,借着你们的信心,就在你们身上得了安慰。"神的同工在信徒身上作工,将信徒当作担子背负;信徒健全的光景,对他们总是一种安慰。"贫困"一辞,原文或作艰难;指灾难过后导致的急需。灾难把人摆到一种困境里,迫切需要食物、饮水、衣着、居住等必需品的供应。使徒虽然有急需,有艰难,却借着帖撒罗尼迦人的信心得了安慰。这里,保罗再次说到信心。

保罗在八节接着说,"因为现今你们若在主里站立得住,我们就活了。"信徒在主里站立得住,就供应生命给使徒。在主里站立得住,与信心摇动(3)相对。如果你工作对象的年幼信徒在主里站立得住,这样的站立必定会将生命供应给你。

#### 补足缺欠

九至十节说,"我们在我们的神面前,因着你们甚是喜乐,为这一切的喜乐,能用何等的感谢,为你们报答神?我们昼夜格外恳切地祈求,要见你们的面,补足你们信心的缺欠。"补足你们信心的缺欠,或作,使你们的信心完全。补足,原文为林后十三章九节之"成全"的动词形式。帖撒罗尼迦的信徒在主里还幼稚,在他们新得的信心上仍有缺欠。使徒晓得这点,非常关爱他们,这就是他写本书信的原因。

保罗写帖撒罗尼迦前书时,帖撒罗尼迦的信徒作基督徒可能还不到一年。毫无疑问的, 他们需要多而又多地看见神经纶的内容。照样,甚至我们中间许多在恢复里多年的人,可 能对于包罗万有、延展无限、作神经纶内容的基督,还是缺少看见。这意思是说,我们在客观的信仰上仍有所缺欠。我们在客观的信仰上既有这样的缺欠,我们主观的信心必定也有所缺欠。因为我们看见的有限,我们相信的能力也有限。我们相信的能力在于我们的看见。我们在主恢复里的年日中,对于基督和神经纶的看见一直在开广。我们的看见既已开广,我们客观的信仰就得以增加,这导致相信能力的增加。

保罗昼夜恳切地祈求,盼望使徒们能见帖撒罗尼迦人的面,补足他们信心的缺欠。保罗在这几节经文里似乎是说,"你们帖撒罗尼迦人在主里的时间很短。你们客观的信仰和主观的相信都有所缺欠。许多事物还没有向你们开启,还没有给你们看见。我们巴望再去看望你们,要叫你们更多看见基督。这样,你们对于基督的看见就扩大了,你们客观的信仰开广了,你们主观的信心自然也就加增了。这是你们的需要,这也是我们祷告要再见你们的负担。"

# 强调爱心

在三章一至十节,保罗主要是论到信心,就是为着召会生活之圣别生活的结构的第一项。他从十一节开始强调爱心:"愿我们的神与父自己,和我们的主耶稣,修直我们到你们那里去的路。又愿主使你们彼此的爱并对众人的爱,都能增多洋溢,正如我们对你们一样。"十一至十二节主要是说到爱心。使徒首先关切幼稚信徒的信心;跟着信心的是爱,这爱出于信,且与信同工(加五6,提前一14),作在生命里长大的标示(帖前一3)。帖撒罗尼迦人的爱需要增多、增长。因此,保罗首先要补足他们的信心,接着就要鼓励他们的爱心增多洋溢。他知道爱会从他们的信心涌流出来。这样,他们就会有在爱里的生活,这爱是向着当地圣徒的,也是向着在各处众信徒的。

三章十一节中的"修直",原文为单数动词。这指明使徒认为父神与主耶稣是一。这样的一位,修直我们尽职的路,是何等的美好!使徒完成这一位的职事,以成就祂的定旨,他们的脚踪是何等佳美!

# 心得以坚固, 在圣别上无可指摘

保罗在十三节总结说,"好使你们的心,当我们主耶稣同祂众圣徒来临的时候,在我们的神与父面前,得以坚固,在圣别上无可指摘。"信徒的心得以坚固,无可指摘,乃是出于信与爱,如前面各节所说的。这自然产生盼望,就是盼望我们所信、所爱,亲爱的主回来。因此,信、爱、望再次是本书信在结构上所含的因素。

我们的信心若得以补足,爱心若增多洋溢,结果就有盼望,好使我们的心,当我们主耶稣同祂众圣徒来临的时候,在我们的神与父面前,得以坚固,在圣别上无可指摘。这些圣徒指在基督里的信徒,包括旧约的圣徒(但七18、21~22、25、27, 亚十四5)。帖前三章十三节虽然没有用盼望一辞,却含示、指明了盼望的意思。因此,为着召会生活之圣别生活的坚固与其结构有关,这结构是由信、爱和盼望所组成的。

## 作初信者的工

保罗照顾初信者的路,与今天许多基督徒的路大不相同。保罗的路是叫初信者看见, 他们已经从父神重生,与主耶稣基督有了生机的联结,因而有了圣别生活的结构。所有的 真基督徒,无论年长的或年幼的,都有这种为着召会生活之圣别生活的结构。这种生活就 是正确的基督徒生活。

许多基督徒没有过正确的基督徒生活。不仅如此,他们对于召会生活也一无所知。许多人甚至不知道过圣别生活是什么意思。圣别的生活乃是完全分别归神的生活。过圣别的生活乃是过一种绝对为着神、凭着神、与神同在,且在神里面的生活。这种圣别的生活乃是为着召会生活的。为着召会生活的圣别生活,就是保罗在这封写给初信者的书信里所讲述的。

我们这些真基督徒里面都有这种生命。现在我们需要活这种生命。这种生活有一个结构,是由信、爱和盼望所组成的。我们服事初信弟兄姊妹的时候,应当抚育这种生活,应当乳养、抚育,使其长大。不仅如此,我们必须学习如何在信、爱、盼望这三面的结构上,坚固、加强并鼓励这种生活。

信心在于看见神新约经纶的内容。我们一旦有了这样的看见,就会相信我们所看见的。这信心是我们基督徒生活的根基。从我们的信心里,爱会涌流出来。我们在召会生活里乃是过爱心的生活。我们应当爱每一个人,就是与我们一同聚会的信徒、没有与我们一同聚会的信徒以及没有信主的人。这爱心是我们信心的流出。不仅如此,我们会有满了盼望的生活。我们为基督活着,我们彰显祂,我们甚至是祂的身体。我们充满了盼望,等候祂的回来。我们的盼望、定命、目的地不在地上,而是完全集中于主耶稣的回来。

我们若看见为着召会生活之圣别生活的结构、起源、抚育和坚固,我们在初信者身上的工作就有了方向。我们会帮助他们认识,他们既是真基督徒,就已经有了为着召会生活之圣别生活的结构。然后,我们要抚育这种生活,坚固其信心、爱心和盼望。

# 第十五篇 为着召会生活

## 之圣别生活的劝勉

上一篇 回目錄 下一篇



## 读经: 帖撒罗尼迦前书四章一至十二节。

帖撒罗尼迦前书这封书信是写给初信者的,他们是一班在主里还不满一年的信徒。为 这缘故,我们在这卷书的头三章里,找不到什么是可以与罗马书、以弗所书或加拉太书的 启示相比的。保罗与帖撒罗尼迦人相处了约一个月,他在那短短的时间里面,没有机会论 到许多深奥的真理。为这缘故,他在帖前三章十节表示,他渴望到帖撒罗尼迦人那里去, 补足他们信心的缺欠。毫无疑问,这些初信者对于罗马书、以弗所书、加拉太书中所启示 之信(信仰)的许多方面都有缺欠。因此,保罗想要再去看望他们,好将信仰的内容供应 给他们, 使他们的信心增多并得着成全。

我们都需要对神的经纶有广阔的看见。我们一旦有了这样的看见, 自然就会相信我们 所看见的。我们有所看见以后,就不得不相信了。相信是从这种属灵的看见来的。保罗的 著作带我们去游历, 给我们看见关于基督、祂的成就与得着以及祂所达到的一切属天和属 灵的事物。我们越看见这些,印象就越深刻,信心也就越增多。我们会发现,要我们不相 信简直是不可能的。

我们已经强调一个事实,就是帖撒罗尼迦前书的话是对初信者说的。在青年人或初信 者身上作工的人,可以从本卷书中得着指引与大纲,作为遵循。他们若遵循这个纲要和指 引、就会为他们照顾初信者的工作立下美好的根基。

# 警告的话语

在本篇信息中, 我们要来看帖前四章。一章有为着召会生活之圣别生活的结构与起源, 二章说到这种生活的抚育,三章乃是坚固这种生活之基本结构的三个项目。保罗交通过这 几件事之后,在四章针对破坏召会生活最严重的病菌—淫乱,为信徒们作了预防注射。

淫乱的源头是情欲。人若没有某种形态的社会生活,就绝不会有机会放纵这种情欲。 社交生活是淫乱的温床;一个没有社交生活的人,不会有堕落到淫乱里的危险。你若独自 一人生活, 与别人没有什么接触, 你就不太可能犯淫乱的罪。但召会生活是聚会生活, 团 体生活。换句话说,召会生活是社交生活。我们为着要过召会生活,就无法避免过团体生 活, 社交生活: 这种生活使我们彼此之间, 有相当多的接触。

从历史来看,在众召会里一再出现淫乱的难处。事实证明,特别是基督工人常坠入淫 乱的陷阱,因为他们与别人的接触很多。不仅如此,淫乱一向是破坏灵恩派的因素。在某 些地方. 灵恩运动就是因着淫乱的罪而受了限制。

保罗在四章三节说,"神的旨意就是要你们圣别,禁戒淫乱。"神的旨意乃是要祂所救 赎的人,就是在基督里的信徒,照着祂圣别的性情过圣别的生活,从神以外的事物完全分 别出来归给神。为此,神正在全然圣别我们(五23)。

在保罗的时代,无论在哥林多或帖撒罗尼迦、邪荡和淫行在异教里非常盛行、甚至受

到异教敬拜的助长。人被造乃是为着彰显神(创一26),就这定旨而言,没有一件事比淫乱更破坏人。这使人无法圣别,分别归神,并把人污染到极点,使人不能完成神圣别的定旨。因此,使徒厉害地嘱咐初得救的外邦信徒,要圣别归神,禁戒淫乱,免受其破坏和污染;淫乱在神眼中是最粗鄙的罪。

保罗在帖前四章,警告我们提防淫乱的事。他在哥林多前书也厉害地说到淫乱。因着在哥林多和帖撒罗尼迦有许多不道德的事,所以保罗领悟,他除了抚育并坚固在帖撒罗尼迦的圣徒之外,还需要警告他们提防淫乱的罪。现在我们能领会,为什么保罗认为在写给初信者的书信里需要说到淫乱这件事。他要那些在邪恶之城里的圣徒觉察危险。他们既是在这种地方的召会,就需要接受关于淫乱的警告。

保罗在林前十六章二十节说,"你们要用圣别的亲嘴彼此问安"。保罗没有禁止哥林多人彼此有接触,因为那样太不近人情了。然而保罗嘱咐他们要用圣别的亲嘴彼此问安。保罗写这些话,是针对哥林多情形的背景。同样的原则,帖前四章对付淫乱,是因帖撒罗尼迦的环境。一个幼嫩的召会在一种邪恶、不道德的环境里建立起来;保罗知道,那城里的召会很难避免淫乱这个难处,于是针对这件事提出警告。

今天我们也需要这项警告。欧美社会在男女社交的接触上,几乎没有什么限制。因着这种情形,人很容易堕落到淫乱里。召会要在这些地区存在,就需要接受关于淫乱的警告。

我们读四章一至十二节,就看见保罗在这里是用警告的语气,与前三章的语气不一样。 保罗完成了抚育并坚固为着召会生活之圣别生活的工作以后,语气就改变了。他给我们的 第一个警告是关于淫乱的。我们将会看见,保罗对淫乱提出警告的时候,带进了圣别这奇 妙的事。

#### 圣别对淫乱

保罗在四章一节说,"还有,弟兄们,我们在主耶稣里请求并劝勉你们,你们既然接受了我们的教训,知道当怎样行,并怎样讨神的喜悦,就要照你们现在所行的,更加充盈超越。"保罗在三节说,神的旨意是要我们圣别。这圣别与淫乱相对。我们要有讨神喜悦的行事为人,就需要被圣别。

没有一件事比淫乱更破坏信徒。根据保罗在林前六章的话,淫乱破坏人的身体。淫乱以外的罪还不会切身地破坏我们,但是淫乱破坏我们的身体,污染我们的全人,使我们全然不圣别。不仅如此,神的仇敌也利用淫乱,破坏神所造为要完成祂定旨的人。因此,我们必须彻底弃绝淫行。所以保罗在帖前四章三节说,"要·····禁戒淫乱"。禁戒是很强的用辞,指明我们应当逃避淫乱。神的旨意是要我们完全分别出来归祂自己,全然圣别,以完成祂的定旨。这需要我们禁戒淫乱。

保罗在四至五节继续说,"要你们各人晓得,怎样用圣别和尊贵,持守自己的器皿,不放纵私欲的邪情,象那不认识神的外邦人。"持守自己的器皿就是保守、保全自己的器皿。对这里器皿的解释有两派:一派说器皿是人的身体,如在林后四章七节者;另一派说器皿是人的妻子,如在彼前三章七节者。本节和下节象这样的辞句:"你们各人","用圣别和尊贵",特别是"不放纵私欲的邪情",都表示第二派的解释不正确,头一派的解释正确。在这里,使徒认为人的身体是他的器皿,如大卫在撒上二十一章五节所认为的。在关

于使用身体这样的事上,保罗和大卫都认为人的身体是器皿。用圣别和尊贵保守或保全人的器皿,不放纵私欲的邪情,乃是防止淫乱的保障。

圣别,重于指在神面前圣别的光景;尊贵,重于指在人面前可敬的地位。人为着神的定旨被造,有崇高的地位;而且婚姻是神为着人的繁衍所命定的,以成就神的定旨。因此,婚姻当受尊重(来十三4)。禁戒淫乱,不仅是要在神面前留在圣别的光景中,也是要在人面前持守并保全尊贵的地位。一个人犯了淫乱,就被污染,他的圣别也被废除。再者,他在人面前也失去尊贵。甚至不信的人也不尊重淫乱的人。因此,我们必须晓得怎样持守、保守并保全自己的身体,而向着神是圣别的,在人面前是尊贵的。我们必须是一班圣别归神,并在人面前是尊贵的人。我们要成为这样的人,就必须完全禁戒淫乱,在这事上不给人猜疑的余地。

根据帖前四章五节所说,我们该持守自己的身体,不放纵私欲的邪情,象那不认识神的外邦人。不认识神,乃是人放纵私欲邪情的基本原因。

保罗在六节接着说,"也不要在这事上越分,占他弟兄的便宜;因为关于这一切的事,主必报应,就如我们先前告诉过你们,又郑重见证过的。"越分,原意为越过(界限)、过分、违犯、超过。"越分,占他弟兄的便宜,"在此指与弟兄的妻子犯奸淫。占他弟兄的便宜,原文或译作,从他弟兄得利;因此是亏骗他的弟兄。保罗说,"在这事上",是指三节所说淫乱的事。保罗在六节也说,这一切的事,主必报应;这一切的事就是越分,占人便宜等事。主是报应者、惩治者,审判淫乱的和奸淫的,给与制裁。

淫乱总是与越过婚姻关系的规律有关。男女之间的关系是神所命定的。婚姻是神所命 定神圣的事,在神严格的规律之下。因此,男女之间的接触必须照着神的命定和规律,否 则就可能违犯、越过并破坏神的规律。

保罗在七节说,"神本是在圣别中召了我们,并不是要我们沾染污秽。"本节按原文可直译为:神不是基于污秽,乃是在圣别中召我们。这节的"污秽",是指在淫乱、奸淫等事上的污秽。有些教师认为,这里的污秽是指在商业上不当的得利。他们说,六节是说到在商业上占弟兄的便宜。但根据本段上下文,这说法是不能接受的;本段开始于三节,嘱咐人要禁戒淫乱;七节是这嘱咐的结语。

使徒禁戒淫乱的嘱咐,乃是基于圣别(3),借圣别得着加强(4),并在这里结束于 圣别。因为淫乱是最污秽的事,败坏蒙神呼召之圣徒圣别的地位和品格。

神本是在圣别中召了我们,并不是要我们沾染污秽。这指明我们必须一直留在圣别中。神的呼召与污秽毫无关系。神的呼召是在圣别中,这圣别与淫乱相对。

八节说,"所以那弃绝的,不是弃绝人,乃是弃绝那位将祂的圣灵赐给你们的神。"本节是从三节开始的这一段的结语。这里的"弃绝",是指弃绝前面经文中的嘱咐。这里保罗似乎是说,"我给了你们一项警告。你们如果弃绝,不是弃绝我,乃是弃绝那位将祂的圣灵赐给你们的神"。这里的圣灵,是指那圣别我们,使我们在神面前成为圣别(罗十五16,彼前一2,林前六11)的圣者。

神的旨意(帖前四3)、神的呼召(7)以及神的灵,都是为着我们的圣别。神先有旨意,接着有呼召,然后赐下祂的圣灵。借着神的灵,我们就得以圣别,答应祂的呼召,成就祂的旨意。

神将祂的圣灵赐给我们,为要圣化我们,使我们成为圣别,将我们分别出来归神,以完成祂的定旨。因此,这圣灵一直在我们里面运行、作工、活动,为要完成一个定旨。我们若犯了淫乱,就是弃绝这位在我们里面运行,要使我们圣别归神的内住之灵。这是保罗在这里的意思,这节经文乃是论到圣别对淫乱这段话的结语。

但愿我们众人(尤其是青年人),对保罗警告的话有深刻的印象。我们所处的时代绝不比保罗的时代好。不仅如此,我们今天所住的城市,也不比哥林多或帖撒罗尼迦好。相反的,今天的时代和今天的城市都比从前更坏。因此,我们需要这个关于圣别与淫乱相对的警告。

# 弟兄的相爱

九至十节保罗接着在弟兄相爱的事上劝勉信徒:"关于弟兄相爱,不用我写信给你们,因为你们自己蒙了神的教导,叫你们彼此相爱;其实,你们向全马其顿所有的弟兄,就是这样行。但弟兄们,我们劝你们要更加充盈超越。"弟兄相爱一辞,希腊文是philadelphia,非拉铁非,由 phileo,非拉,爱,和 adelphos,阿戴弗斯,弟兄所组成。保罗在这里重申他在三章十二节论到爱的话:"又愿主使你们彼此的爱并对众人的爱,都能增多洋溢,正如我们对你们一样。"这样强调爱,指明爱是基督徒生活中极重要的因素。根据加拉太五章十四节和罗马十三章十节,爱使律法得以成全。我们若爱别人,就必定不会犯淫乱,也不会偷窃或撒谎。

# 得体的行事

保罗在帖前四章十一至十二节说到得体的行事:"又要立定志向作安静人,办自己的事,亲手作工,正如我们曾嘱咐过你们的,叫你们对外人行事端正得体,自己也就没有什么缺乏了。"保罗在十一节说了一句很好的话:"要立定志向作安静人"。要一个爱讲话的人安静是很难的,这样的人若能安静半个小时就是得胜了。

最破坏召会生活的是淫乱,其次是嫉妒,再后是好管闲事。好管闲事的人什么都想过问,但他实际上是游手好闲、无所事事。因此,保罗嘱咐好管闲事的人要立定志向作安静人。这意思是说,他们应当立志叫自己静下来。我当然鼓励众圣徒要有更多的交通。但我鼓励好管闲事的人不该那么活跃,要安静些。他们不该想要作召会的询问台,不要兴致勃勃想知道别人的事;反而,就象保罗所说的,他们应当办自己的事。他们也许应当多花时间打扫屋子或整理自己的东西,他们应当避免那种破坏召会生活的好管闲事。

对别人的事太感兴趣的人应当立定志向作安静人,办自己的事。但我鼓励那些不太关心别人,却花太多时间顾自己事的人,要多花时间对别人有合式的照顾。在这件事上,因着我们生来性情就各有不同,所以我们都需要平衡。

保罗在十二节嘱咐我们行事要得体。我们行事为人不应当怪异、奇特。我们的行事为 人在别人眼中应当非常得体。

今天青年人喜欢标新立异,有些人认为他们越特殊越好。他们与众不同就能引人注意。但我们行事为人的态度应当是正常、得体而平常的。然而,我们这样作并不是遵行什么规矩或条例。我信我们如果渴慕爱主、活主,并且照着祂的心意行事为人,我们的深处就会感觉有个要求,要我们在一切所行的事上都正常而得体;我们会盼望在如何开车、梳头发、

穿着以及别的事情上, 都是得体的。

凡是举止怪异、引人注目的都是不得体的。我们行事为人、生活行动都应当得体。我 们向着外人的生活行动,特别要得体。

## 照顾初信者

我们越读帖撒罗尼迦前书,越思想其内容,就越晓得这封书信是写给初信者的。帖撒罗尼迦前书与以弗所书完全不同。以弗所书包含许多深奥的辞,就如基督的奥秘、基督的身体、那在万有中充满万有者的丰满。相反的,帖撒罗尼迦前书没有使用深奥的辞汇,却有许多简单的警告。譬如,帖撒罗尼迦前书告诉我们,神的定旨是要我们圣别,这是一种初浅的讲说。另一个例子就是保罗劝勉弟兄们,要彼此相爱;他告诉我们说,我们蒙了神的教导,叫我们彼此相爱,然后他又激励我们要在这爱上更加充盈超越。不仅如此,保罗也劝我们要立定志向作安静人,不要多管闲事,要亲手作工,办自己的事。这些话都是初浅的,却是非常实际的,我们需要这些话。

保罗在四章的劝勉,为什么只提到三件事?他为什么只说到圣别对淫乱,弟兄的相爱,以及得体的行事?答案是:我们若顾到圣别、弟兄的相爱以及得体的行事,我们就完全了。因此,我们都需要注意圣别、对人的爱以及合式得体的行事。

帖撒罗尼迦前书实在是写给初信者的书信。在这封书信里,保罗非常实际地顾到初信者。但这不是说初信者不需要罗马书、哥林多前后书、加拉太书、以弗所书、腓立比书、歌罗西书、希伯来书这类的书信。他们的确需要这些书信。但因着他们年幼,起头时需要一些简单而实际的话语。这是保罗这样写帖撒罗尼迦前书的原因。他知道信徒们在主里还不到一年,所以他写得非常实际。但愿我们都效法保罗的榜样,照他的方式,在年幼的圣徒与初信者身上作工。

# 第十六篇 基督徒生活的盼望

# 上一篇 回目錄 下一篇



## 读经: 帖撒罗尼迦前书四章十三至十八节。

在帖前四章十三至十八节,保罗说了一些论到主再来和信徒被提初步的话。这里是安 慰的话,笼统地说到在主回来时信徒的被提。关于这事,细节启示在新约别卷书,如马太 福音和启示录。

保罗在帖前四章十三至十八节所描述的,乃是所有信徒普遍的盼望。这是为着召会生 活之圣别生活的盼望。这种生活不是罪恶的,也不是属世的。相反的,这种生活是纯洁而 圣别的。不仅如此,这种为着召会生活的圣别生活是有盼望的。

人类因着堕落而没有指望。不信的人惟一的期望就是死,死是他们的目的地。他们逐 日的生活就是迈向死亡的生活,他们是在行往死亡的路上。因此,他们的前途就是死。

保罗在以弗所二章十二节描述不信的人没有指望的光景:"那时,你们在基督以外, 和以色列国民隔绝, 在所应许的诸约上是局外人, 在世上没有指望, 没有神。"不信的人 没有指望,因为他们没有神。因着他们在基督以外,他们的生活中没有神,所以他们没有 指望,只有死在等着他们。每个人都知道这事,认为这是理所当然的。为这缘故,不信的 人不喜欢想到他们的将来。事实上,他们的将来是不积极的;有死亡的黑暗笼罩他们的将 来。

我们是信基督的人,我们的生活满了盼望。我们的盼望是主回来。不仅如此,我们的 盼望还包括复活与被提。复活不仅是生命的事,更是生命胜过死亡的事。生命胜过死亡, 那就是复活。被提甚至比复活更超越。一个人也许复活了,却不一定被提。

## 复活与被提

为着召会生活的圣别生活是有前途、有盼望的生活。这盼望不仅是主再来,乃是主带 着复活与被提而来。主耶稣回来,要使复活与被提发生。我们刚才已经指出,复活与被提 都是生命之外再加上的。今天生命是我们所拥有的。我们有生命,我们在生命里,我们也 享受生命。但我们等候主来,祂来会将复活与被提带给我们。

复活当然是为着已经死了的人。今天我们过的是为着召会的圣别生活。如果主回来的 日子耽延,我们至终都要"睡觉",也就是肉身要死去。所有已死的信徒都在等候复活。 我们若活到主耶稣回来, 就不需要复活, 但我们还需要被提。不仅如此, 已死的圣徒需要 复活,也需要被提。所有的信徒,不论死了的或活着的,都需要被提。因此,被提其实是 我们在地上一生的结束。这意思是说,我们一生的结束不是死,也不是复活,乃是被提。

圣经里没有被提这个辞,却有被提的思想。基督教教师使用被提一辞的意思是被取去, 就象以诺和以利亚被神取去那样(创五24, 王下二1、11)。马太二十四章四十至四十一 节,路加十七章三十四至三十六节,二十一章三十六节,帖前四章十七节,启示录三章十 节,七章九节,十一章十二节,十二章五节,十四章一节、十六节,十五章二节,都说到 被提,就是把信徒取到诸天之上。

新约中被提是个重要的题目。保罗在帖前四章十三至十八节只是说了一些概略而初步的话。他告诉我们,活着的信徒和已经死了又复活的信徒,都要被提到空中,与主相会。 保罗在这几节经文里,没有进一步解释细节。他在这里所说的话,好比小学老师教学生一些数学的基本原则。事实上被提并不简单。为这缘故,圣经教师为这事有许多的辩论。

保罗的意思是要初信的人,对基督徒生活的盼望有基本的概念。他要他们牢记一个事实:基督徒生活,就是为着召会生活的圣别生活,是有盼望的。因此,这种生活与堕落人类没有指望的生活完全不同。基督徒生活的盼望乃是主回来,而这盼望包括复活与被提。

保罗在十三节说,"关于睡了的人,弟兄们,我们不愿意你们无知无识,恐怕你们忧伤,象其余没有盼望的人一样。"睡了的人,是指死了的人(16,约十一11~14,林前十一30)。主和使徒都看信徒的死是睡了。保罗写这封书信的时候,可能有一些帖撒罗尼迦的信徒死了,否则保罗没有理由要写这件事。

保罗在帖前四章十四节继续说,"因为我们若信耶稣死而复活了,神也必照样将那些已经借着耶稣睡了的人与祂一同带来。"相信这里所描述的盼望,包括相信主的复活。不相信基督复活的人,不会相信这个盼望。但我们若相信这个盼望,就指明我们已经相信基督的复活。

有些人提到十四节会说,"圣徒死的时候就上天堂,当主耶稣回来时,要将他们从天上一起带来。"这样解释这节经文,就把上半节的话忽略了,那里告诉我们,耶稣死而复活了。这里当然是指耶稣的复活;如果死了的圣徒已经在天上,主来的时候要把他们从天上一起带来,那么死了的圣徒就不需要复活了。

十五至十六节会帮助你们了解我的意思:"我们现在凭着主的话,告诉你们这件事,就是我们这些活着还存留到主来临的人,绝不能在那已经睡了的人之先;因为主必亲自从天降临,有发令的呼叫,有天使长的声音,又有神的号声,那在基督里死了的人必先复活。"请注意十六节的复活一辞。死了的人若已经在天上,他们还需要复活么?他们若真是在天上,就不需要复活,也不需要被提到主那里去。他们只需要与主耶稣一同从天而降。十六节说,在基督里死了的人必要复活,这事实指明,他们必定不在天上,而在另一个地方。

十五节的"来临",希腊文是 parousia, 巴路西亚,意同在。十六节的"发令的呼叫",或作发令的呼喊,此乃集合的信号。神的号声指末次的号筒(林前十五52),为着聚集神所救赎的人(参民十2)。

保罗帖前四章在十七节接着说,"然后我们这些活着还存留的人,必同时与他们一起被提到云里,在空中与主相会;这样,我们就要和主常常同在。"照这节经文来看,死了与活着的信徒都要被提到主那里。死了的人必先复活,然后我们要与他们一起被提,在空中与主相会。

启示录十二章的男孩子,就是得胜者,要在这世代末了三年半的大灾难之前,被提到 三层天神的宝座那里(5~6、14)。这里大体的信徒,包括死而复活并活到那时的信徒, 要在大灾期末了,主来临(巴路西亚)时,被提到空中。

#### 乐园里已死的圣徒

我们中间有些人也许仍然有这种观念,就是死了的圣徒已经上了天堂,现今在天上与 主耶稣同在。如果保罗在帖前四章的话只说到十四节,这种观念还可能成立。但保罗在十 六节说,当主耶稣来的时候,死了的圣徒要复活。他们从哪里复活?从天上么?他们若已 经在天上,还需要复活么?他们若已经与主同在三层天上,那他们还要复活到什么地方去?

许多基督徒被裹着糖衣的宗教教训所欺骗。有一种教训是说,"哦,你不必为死去的母亲哀哭,因为她信了主耶稣,如今在天上与主耶稣同在。她在天堂里,比在你的家好多了。你为什么要哭?有一天你也要到天上与她在一起。"这种教导满了酵,是骗人的。我读圣经读了五十多年,从来没有发现一节圣经教导这样的事。这是迷信,来源出于异教或佛教,而被天主教所采纳。

根据圣经来看,死了的信徒是在乐园里(路二三43),就是阴间里快乐的部分(十六22~23、25~26)。阴间有两部分:快乐的部分和痛苦的部分。痛苦的部分与火湖不同。阴间不快乐的部分好比看守所之于监狱;看守所是暂时拘留罪犯的地方。但罪犯受审并判决以后,就给带出看守所,下到监狱里。罪人如今在阴间痛苦的部分,等候神白色大宝座前最终的审判。审判过后,罪人要被丢进火湖里,就是永远的监狱里。

死了的圣徒是在乐园里,当主耶稣来时,他们要复活。他们不是复活到天上,而是复活与活着的圣徒一起被提。所以帖前四章十六节说,那在基督里死了的人必先复活。然后根据十七节,那些活着还存留的人,必同时与他们一起被提,与主相会。这意思是说,所有的信徒,包括已死的或活着的,都要被提到空中。这种教训不是包裹的糖衣,也不含一点酵。相反的,这种教训乃是根据神纯正的话。

照神的话来看,当主耶稣从天降临的时候,死了的圣徒要复活。他们的灵与魂要从乐园里复活,他们的身体要从坟墓里出来,他们的灵与魂连同他们的身体就使他们完全了。 然后,他们要与活着的信徒会合;这样,我们就都要一起被提,到主那里。

#### 活着的人被提

保罗在十五节说,"我们这些活着还存留到主来临的人"。他在十七节也说,"我们这些活着还存留的人"。保罗为什么在十五节加上"还存留到主来临"这句话,又在十七节加上"还存留的人"这句话?你若深入思想这事,就会看见这指明(至少是含示),有一些活着的人不存留了。有些活着的人不在了,这些活着却不存留的人就是得胜者。

得胜者被提,与那些活着还存留到主来临之信徒的被提不同。得胜者被提是在末了三年半大灾难以前。换句话说,得胜者是在大灾难以前被提(启三10)。但那些活着还存留的人,要在大灾难末期被提,就是末次号筒吹响的时候(林前十五52)。这是帖前四章所说的被提。就时间而论,这两种被提是不同的:一种被提是在大灾难之前,另一种被提是在大灾难末期。不仅如此,二者的地点也不同。照启示录十二章来看,得胜者要被提到三层天神的宝座那里;但帖前四章给我们看见,那些活着还存留的人要被提到空中、到云里。

#### 巴路西亚

我们已经指出,十五节的"来临",希腊文是 parousia,巴路西亚,与马太二十四章三节者同字。基督的再来乃是与祂的信徒同在。这同在(巴路西亚)要开始于得胜者被提到宝座那里,延续到主来到空中(启十1),结束于主来到地上。在主的巴路西亚期间.会

有大体的信徒被提到空中(帖前四15~17)、基督的审判台(林后五10)以及羔羊的婚娶(启十九7~9)。

巴路西亚是指主的同在,不是直接指主的来临。当然,祂的同在包括祂的来临。我如果离开家人,以后又与他们同在,我的同在就包括了我的来临。我的同在事实上就等于我的来临。为这缘故,巴路西亚一辞可以翻作来临。照原文翻作"同在"相当奇怪,但这样翻译虽然有点奇怪,但说"与主同在"是没有错的。

根据新约,主的巴路西亚,也就是主的同在,会持续一段时间。巴路西亚一开始,接着也许就是大灾难。主的来临(巴路西亚)开始时,也许很接近大灾难的开始。现今主是在三层天上。当大灾难在地上开始时,主会离开天上的宝座,从宝座下来,藏在云里,来到空中。启示录十章一节说到一位"大力的天使,从天降下,披着云彩"。这位大力的天使就是基督,他从三层天上隐密地降临到空中。主可能会隐藏在云里,停留在空中一段时间,也许是三年多。所以我们说,主的巴路西亚会持续一段时间。

主在空中时要作许多事: 祂要提去复活的信徒以及活着的信徒, 祂要在祂的审判台前审判所有得救的人。那时候祂要决定哪些人要在千年国里与祂一同作王, 而哪些人没有分。这个审判当然是发生在帖前四章所说的被提以后。这概要的说明, 是根据神纯正的话, 叫我们对主的再来有大体的概念。这概要的说明, 不是根据奇特或传统的教训。

我们基督徒应当过一种为着召会生活的圣别生活。这生活有一个盼望,就是盼望我们 今天所事奉的主要回来。祂回来时,已经死了的圣徒要从乐园、坟墓里起来,与那些活着 还存留的圣徒一同被提。

# 初步的话

这些论到我们盼望的话,是写给一班死了亲友的信徒的,好安慰并鼓励他们。这是一些初步的话,说到主的回来,以及我们被提到祂那里。我们若要知道细节,就需要研读马太二十四和二十五章,整卷启示录,林前十五章,以及圣经中的其他部分,包括帖撒罗尼迦后书。我们一旦研读了这些有关的经节,就会看见,主的来临和我们的被提,并不象今天许多人所说的那么简单。其间的细节包括得胜的圣徒被提、基督审判台前的审判、国度的赏赐以及国度的管教,这些事都与主的来临和我们的被提有关。

# 第十七篇 徽醒与谨守

# 读经: 帖撒罗尼迦前书五章一至十一节。

保罗陈明为着召会生活之圣别生活的盼望之后,就立刻说到这种生活中的儆醒与谨守。 我们有美好的盼望,就是盼望主耶稣回来,并且我们要被提到祂那里。我们有了这盼望, 就需要儆醒谨守。我们盼望的时候,需要儆醒谨守。为这缘故,帖撒罗尼迦前书不是到四章就结束了。保罗在给初信者的这卷美妙书信里,又加上一些论到儆醒与谨守的话。我们 应当再次跟随保罗的榜样行。我们不只应当激励初信者认识他们的盼望,还应当进一步告 诉他们,有了这盼望,就要儆醒与谨守。他们不应当睡觉,也不应当醉酒或是麻木。

我信保罗写到四章末了时,有负担要说一些话,论到为着召会生活之圣别生活所需要的儆醒与谨守。这卷书若在四章结束,而没有五章一至十一节,有些信徒可能会产生误解。事实上,因着基督徒把四章十三至十八节和这封书信其他经节分开来看,所以他们心思里已经产生误解,甚至被麻醉。因此,我们把四章应用到我们光景里的时候,不应当忽略五章一至十一节。这意思是说,我们等候主回来的时候,需要儆醒,也需要谨守。

# 时候与时期

保罗在五章一至三节指出主的日子来临,好象夜间的贼一样。一节说,"弟兄们,关 于时候与时期,不用写信给你们。"这里的时候与时期是指主的来临,二节"主的日子" 证实这点。

#### 主的日子

保罗在二节接着说,"因为你们自己明确晓得,主的日子来到,好象夜间的贼一样。" 在前章,主的来临主要的是为着安慰和鼓励;在本章,主的日子主要的是为着警戒(3~6),因为圣经里说到主的日子,多半与主的审判有关(林前一8,三13,五5,林后一14,提后四8)。

主的日子来到,好象夜间的贼一样;这事实指明主来的日子是保密的,要忽然临到, 无人预先晓得(太二四42~43,启三3,十六15)。保罗在帖前五章三节所说的话,加强 了这个思想:"人正说平安稳妥的时候,毁灭忽然临到他们,如同产难临到怀胎的妇人一 样,他们绝不能逃脱。"

#### 信、爱、望的保障

四至十一节给我们看见信、爱、望的保障。保罗在四节提醒我们,不要在黑暗里,叫那日子临到我们象贼一样;他又在五节指出,我们都是光明之子和白昼之子,因此我们不是属黑夜的,也不是属黑暗的。接着他在六节劝戒我们要儆醒谨守:"所以我们不要睡觉,象其余的人一样,总要儆醒谨守。"这里的睡觉就是不儆醒。儆醒与下节的睡相对,谨守与醉相对。保罗在七节说,"因为睡了的人是在夜间睡,醉了的人是在夜间醉。"这里的醉意思是麻木。

基督徒都熟悉儆醒一辞。但我们可能不晓得这辞的真义。儆醒是什么意思? 我们如果 只说儆醒就是不睡,这样的回答就过于含糊。这种情形就如许多别的事情一样,我们自以 为当然懂得圣经所说的话,而事实上却一点也不懂。关于谨守一辞的意思,也是一样。

做醒与谨守关系到保障为着召会生活之圣别生活的三个基本结构:信、爱、望。八节指明这点:"但我们既是属于白昼,就当谨慎自守,穿上信和爱的胸甲,并戴上救恩之望的头盔。"胸甲和头盔,指明属灵的争战。胸甲属于信和爱,照着神的义(弗六14),遮盖并保护我们的心和灵;头盔是救恩的盼望(17),遮盖并保护我们的思想,心思。信、爱、望是真基督徒生活三个基本的构成成分,如帖前一章三节所描述的。信与我们的意志,心的一部分有关(罗十9),也与我们的良心,灵的一部分有关(提前一19);爱与我们的情感,心的另一部分有关(太二二37);望与我们的悟性,心思的功用有关。这些都需要保护,真基督徒的生活才得维持。这样的生活是儆醒谨守的(帖前五6~7)。在本书信的开头,使徒赞赏信徒们信心的工作,爱心的劳苦,并对盼望的忍耐(一3)。在本书信的结语这里,他劝勉信徒要为这些属灵的美德争战,使这些美德得着遮盖和保护。

#### 盼望主回来

五章八节所说的盼望, 乃是盼望我们的主回来, 这要成为我们的救恩, 救我们脱离那要来的毁灭, 以及旧造败坏的奴役 (罗八21~25)。帖前五章八节与九节的救恩, 不是指借着主的死脱离永远沉沦的救恩, 乃是指借着主的回来, 脱离要来之毁灭 (3)的救恩。

根据八节所说,我们需要军装以保障我们的信、爱、望。我们若要保护为着召会生活 之圣别生活基本结构的这几方面,就需要做醒谨守。因此,当我们盼望主回来时,应当过 着做醒谨守的生活。

我们已经指出,保罗在四章以这个盼望安慰我们,告诉我们主来的时候我们要被提。 我们在空中遇见主时,要狂喜不已。然而,这盼望还需有儆醒谨守的生活。我们需要儆醒 谨守的生活,好等候主回来。换句话说,当我们盼望主回来时,我们需要儆醒的生活和谨 守的生活。我们若儆醒谨守,就保护、保障了我们基督徒生活的基本结构。

#### 做醒的意义

现在我们来看一件重要的事,就是要明白儆醒谨守的意义。这里的儆醒与争战有关。有些英文译本使用与争战有关的"警戒"一辞。作战的士兵需要儆醒、警戒。保罗在八节提到胸甲和头盔,证实儆醒与争战有关。胸甲与头盔不是普通的穿着,而是军装的一部分,是士兵们在争战中使用的。因此,保罗对儆醒谨守的观念与争战有关。保罗在这几节经文里乃是说到一种争战。

对于四章所启示主的回来以及被提的事,有许多包裹着糖衣的教训;但这些教训并没有预备信徒争战,反倒使他们沉醉麻木。我们必须看见,做醒是指争战中正确的灵,这是很重要的。我们若把握这个思想,就能正确领会做醒的意义。

做醒乃是不停的争战。争战的士兵不只守望而已,守望不是做醒。他们做醒是因为他们争战。当他们不争战的时候,就不再做醒了。照我们所领会的,以为做醒只是注意一些事情。譬如,我们走路时要当心脚步。但这里的意思不是这样。在这几节经文里,做醒乃是记得我们正在打仗,我们一直在争战,并且四围都有仇敌。所以我们需要头盔和胸甲。

我们曾一再强调, 帖撒罗尼迦前书是一封写给初信者的书信。这卷书包含许多论到基督徒生活的基本观念。在五章圣经中, 每一章都说到一些基本的原则、一些基础的教训。但即使在这卷论到基础教训的书里, 保罗也把属灵争战包括在其中。保罗没有明确地告诉信徒, 他们是在战场上, 需要争战。但他在五章一至十一节所说的话, 含示属灵的争战。

#### 脱离那要来之毁灭的救恩

三节用了毁灭一辞:"人正说平安稳妥的时候,毁灭忽然临到他们,如同产难临到怀胎的妇人一样,他们绝不能逃脱。"这毁灭是什么?这毁灭与八至九节提到的救恩有关。这两节圣经里的救恩,不是指借着主的死脱离永远沉沦的救恩,乃是指借着主的回来,脱离要来之毁灭的救恩。堕落的人要永远灭亡,那是永远的沉沦。我们这些相信主耶稣的人已蒙拯救脱离永远的沉沦。我们已经得着了这一面的救恩,我们已蒙拯救脱离永远的沉沦,永不灭亡了。

圣经所说免于永远沉沦的救恩,乃是永远的救恩。我们一次得救,就永远得救。这与 亚米尼亚派 (Arminian) 的神学教训不同。我们的救恩是不会失去的,乃是一次而永远的。 但保罗在这里是说到另一面的救恩,就是脱离那要来之毁灭的救恩。

不仅如此,在罗马八章二十一至二十五节的光中,我们看见我们也要蒙拯救脱离旧造败坏的奴役。现今一切受造之物,都在败坏的奴役之下。整个旧造都受败坏的奴役,一切的事物(包括我们物质的身体)都在渐渐毁坏。你知道老旧是什么意思?老旧乃是毁坏。我们都在逐渐毁坏的过程中。旧造败坏的奴役一直控制着我们,我们都服在其中。但是当主耶稣回来,我们被提时,我们就要蒙拯救脱离旧造败坏的奴役。因此,主的回来以及我们的被提,要拯救我们脱离两件事:毁灭以及败坏的奴役。这就是八至九节所说的救恩;但其主要的意思乃是拯救我们脱离那要来的毁灭。

现在我们必须找出,这要来的毁灭是什么。这毁灭与神和撒但之间进行的争战有关。 主快要回来的时候,毁灭会突然临到。那毁灭主要是从神来的,但有一部分是撒但造成的。 神要审判这背叛的世界,而撒但要挣扎反抗。神与撒但之间这场激烈争战的结果,就是突 然的毁灭。人正说"平安稳妥"的时候,这毁灭忽然临到了。

我们需要蒙拯救脱离这忽然的毁灭。蒙拯救的路在于儆醒谨守。神既是在争战,我们 就必须与祂站在一边,为着祂的权益争战。祂在争战,我们也应当争战。

争战实际上就是儆醒。只有那些争战的人才是真正儆醒的。我们越争战,就越儆醒。 只要你是在争战,你就不需要努力儆醒,因为你不知不觉就儆醒了。军队里的士兵有时候 几天不睡觉,战争不容他们有睡觉的时间。这例子说明争战就是儆醒。基督徒的生活—为 着召会生活的圣别生活,乃是争战的生活。我们都在战场上,我们需要儆醒、注意、警戒。

#### 谨守的意义

谨守与儆醒有关。谨守是清楚我们争战的处境,对我们身在何处,以及仇敌在哪里,都有正确的认识。谨守是看清仇敌是如何攻击,我们又该如何还击。我们若谨守,就会清楚我们的方向。

谨守是清楚有关争战的一切事,知道仇敌在哪里,仇敌在作什么,以及仇敌是如何攻击,也是清楚如何保护自己,如何反击。谨守的人完全知道自己的处境。

# 缺少做醒谨守

今天大多数基督徒并不这样谨守。结果,他们沉醉麻木,没有正确的方向感。所以与他们交通常常不太容易。你若与他们一些人交通一件事,他们会与你争辩。你若与他们交通别的事,他们会定罪你,甚至毁谤你。

保罗在帖前五章六节说,"所以我们不要睡觉,象其余的人一样,总要做醒谨守。"这里的做醒与下节的睡相对,谨守与醉相对。我们说到主要来的盼望时,必须问自己是做醒的,还是在睡觉;是谨守的,还是醉了的。有人在汽车保险杆上贴着关于主再来的标语,指明许多基督徒是沉醉麻木的。他们对于主来临这件事,既不做醒,也不谨守。所以我们需要做醒。我们为主的权益争战么?我们做醒么?我们谨守么?我们对自己的处境清楚么?我们必须问自己这类的问题。

我们已经强调,保罗是以初浅的方式写帖撒罗尼迦前书,说到一些基本的事。他说到 主的回来,也说到我们被提到祂那里去。但他没有就此停笔,又写了第五章,说到儆醒谨 守。

# 穿戴军装

我们若做醒并谨守,就会穿戴军装。根据八节所说,我们应当穿上信和爱的胸甲,并 戴上救恩之望的头盔。这胸甲保护我们的信和爱,头盔保障我们的盼望。因此,基督徒生活的基本结构—信、爱、望—就得着军装的保护。

我们若仔细读帖前五章,把该章和以弗所六章作个比较,就会看见帖撒罗尼迦前书是 论到属灵争战的基本教训,但以弗所六章论到属灵争战的教训就深奥多了。所以我们看过 帖前五章,还需要进一步来看以弗所六章。

我们已经很强地指出,正确的争战乃是要做醒并谨守。这样的争战会保障我们基督徒的生活,保守并保护基督徒生活的基本结构。

一些从前同我们在主恢复里的人脱下了军装,因而使自己暴露出来,就遭到仇敌的攻击。他们没有遮盖、保护和保障,所以被仇敌击败。他们不是儆醒谨守的,乃是沉睡麻木的。

我们必须儆醒谨守。这意思是说,我们必须不断地争战。我们也需要穿上军装,以保障我们基督徒生活的结构。这样,当主耶稣来临时,我们就要蒙拯救脱离忽然的毁灭。

# 忽然的毁灭

有一天神要审判世界,而撒但想要毁灭世界。我们若仔细读启示录,就知道在末了三年半里,神的忿怒要向这邪恶、罪污、悖逆的世界发作,并要审判这世界。不仅如此,撒但也不要这世界再存留下去,他要竭力将其毁灭。结果就是忽然的毁灭。

保罗在帖前五章九至十节说,"因为神没有派定我们受忿怒,乃是派定我们借着我们的主耶稣基督得着救恩。祂为我们死,好叫我们无论醒着或睡着,都可与祂同活。"神既没有派定我们受忿怒,我们就该儆醒谨守并争战,与神合作,使我们借着主耶稣得着祂的救恩。我们已经指出,这节经文的救恩不是指永远的救恩,乃是指脱离那要来之毁灭的救恩,也是脱离旧造败坏之奴役的救恩。我们正在等候蒙拯救脱离毁灭和败坏的奴役。那时我们就要享受神众子荣耀的自由。

# 与主同活

保罗在十节说到与主同活。主为我们死,不仅叫我们得救,脱离永远的沉沦,更叫我们借着祂的复活,得以与祂同活,这种生活能救我们脱离那要来的毁灭。我们无论醒着或睡着,也就是说,我们无论活着或死了,都要与祂同活。一面主离开了我们,我们在等候祂的回来;另一面祂与我们同在(太二八20),我们可与祂同活(罗六8)。

# 第十八篇 与神的工作合作(一)

# 上一篇 回目錄 下一篇



#### 读经: 帖撒罗尼迦前书五章十二至二十八节。

帖前五章一开始, 原文有转换语"然而"。这指明四章末了论到被提的部分, 还需要 加上一些话,说到另一件事。根据五章一节,加上的话与时候、时期有关。

我年轻信主时,听到主回来的信息就非常兴奋。初信者听到主回来的事就会兴奋,这 是很平常的事。他们也许盼望主随时会回来。为这缘故,他们需要读保罗在五章这里所加 上的话。

一节的"时候与时期"是指主的来临。这可由二节"主的日子"得着证实。主的日子 来到,与我们所想象的不一样。事实上,这是个奥秘。主耶稣甚至说过,作为人,祂也不 知道祂来的时候。主来的日期绝对是隐秘的,这是藏在父心里的奥秘,而这奥秘还没有启 示出来。所以保罗在五章二节说,"主的日子来到,好象夜间的贼一样。"小偷绝对不会事 先警告人,他要来偷东西。同样的原则,主的日子会忽然、出其不意地来到。因此,我们 必须儆醒并谨守。因着我们无法推想主来的时候,所以我们必须儆醒并谨守。

保罗在五章一至十一节说到儆醒与谨守,然后在十二至二十四节转了话题,说到我们 与神的工作合作。保罗在这些经文中,用初浅的方式说到许多事。

在新约圣经里,没有一卷书的结语象帖撒罗尼迦前书这样奇妙且包罗万有。保罗的结 语包含许多重要的事, 但保罗没有时间详细解说。所以他在这封书信末了的一段话里, 把 这些事一起列了出来。

# 敬重带领的人

十二至十三节说,"弟兄们,我们还请求你们,要敬重那些在你们中间劳苦,并在主 里带领你们, 劝戒你们的人, 又因他们所作的工, 在爱里格外尊重他们; 你们也要彼此和 睦。"敬重,意承认而后尊敬并重视。根据马太七章二十三节,主耶稣回来时,会对某些 人说,"我从来不认识你们"。这句话的意思是不赞赏,或不敬重他们所作的工。同样的原 则, 帖前五章十二节的"敬重", 就是赞赏并尊敬那在我们中间劳苦, 并在我们中间带领 的人。保罗在这里也许是指在教导上劳苦,并在信徒中领头的长老(提前五17)。

带领,主要的不是管辖,乃是在行事上作榜样,使别人可以跟从。长老不仅该在教导 上劳苦,也该在行事上作榜样。这榜样能成为他们劝戒人的立场。

帖撒罗尼迦召会虽然建立不到一年,保罗在那里作工也不过只有三个安息日,但有一 些带领的人就被兴起来了:这实在是奇妙!在短短的时间内,召会建立了起来,同时也产 生了一些带领的人。保罗实在是一个合格而老练之基督的工人。

保罗在帖前五章十三节嘱咐我们,要因带领的人所作的工,在爱里格外尊重他们。这 里的"尊重". 原文意是指使用心思经过推理而得的结论: 因此是思想、考虑、评估、尊 敬、重视。带领的人应当看自己是奴仆, 服事圣徒。但信徒应当因他们所作的工, 在爱里 格外尊重他们。

保罗写这封书信的时候,思想一个接着一个而来。我们已经指出,前一个段落(五1~11)的主题是做醒与谨守。基督徒的生活是为神的权益争战的生活,我们需要做醒并警戒。然后保罗接着说,我们必须学习敬重、尊重召会中带领的人。做醒、谨守以及敬重带领的人,这三件事看起来好象没有什么逻辑上的关联,但三者彼此有很实际的关联。我们若在属灵的争战中保持警戒、满了做醒,就必定会敬重带领的人。当过兵的人都知道,士兵必须敬重他们的指挥官。他们若不尊敬长官,率领的人,军队就不能好好地作战。士兵争战第一件要学习的,就是尊敬率领他的人。我相信这就是保罗的观念,说明他为何这时转到敬重带领的人。

#### 要和睦

保罗在十三节这样劝勉: "你们也要彼此和睦"。敬重带领的人,并且彼此和睦,乃是地方召会正确的光景。如果地方召会中的圣徒不尊敬带领的人,就不会和睦。家庭生活的原则也是这样,子女若不尊敬自己的父母,怎么会和睦?在这样的光景里,一个家庭是不可能和睦的。照样,军队里的士兵若不尊敬长官,就不会和睦。

保罗在这几节经文里的思想, 其先后顺序是很有意义的。第一, 我们在属灵的争战中必须做醒谨守。第二, 我们必须格外尊重带领的人。这样, 我们就会彼此和睦。

# 劝戒、鼓励、扶持、恒忍

保罗在十四节接着说,"弟兄们,我们劝你们,要劝戒不守规矩的人,抚慰灰心的人,扶持软弱的人,又要对众人恒忍。"不守规矩的人,就是懒惰、爱管闲事、未受管教、不受约束、悖逆不服的人。他们我行我素、不守规矩,不顾召会生活中正确的次序。照十四节来看,不仅带领的人,连所有的弟兄都应当警戒不守规矩的人。这意思是说,众圣徒都必须尽功用牧养人并造就人。

保罗在十四节也鼓励我们要抚慰灰心的人。灰心的,直译,小魂的。即心思、意志和情感的度量,狭窄且脆弱的。小魂的人忍受苦难或艰难的度量非常有限。圣徒中间有一些人生来就是这样小魂,他们需要得着抚慰。

保罗在十四节也鼓励我们要扶持软弱的人。这里软弱的人,也许是指一般软弱的人,他们或是在灵、魂、体方面软弱,或是在信心上软弱(罗十四1,十五1)。我们中间有一些软弱的圣徒,他们也许身体上软弱或是灵里软弱,也许是心里软弱或意志软弱。有些人在信心上软弱,或在祷告上软弱。我们要如何对待这些软弱的人?根据保罗的话,我们需要扶持他们。

保罗在帖前五章十四节嘱咐我们,要对众人恒忍。这含示在地方召会里,不仅不守规矩的人需要劝戒,灰心的人需要抚慰,软弱的人需要扶持,并且所有的肢体或多或少都有难处,需要我们对他们恒忍。

我们今天还在旧造里,并不是在新耶路撒冷。这是圣徒中间有许多难处的原因。根据 我的经历,我们每一个人都可能成为别人的难处。我可能是你的难处,你可能是我的难处。 一面,我们爱所有的圣徒;另一面,他们会给我们带来难处。因此,我们需要对众人恒忍。

我们不应当梦想召会是个乌托邦。相反的,召会生活中满了难处。一个信徒如果没有难处,他是不可能进到召会生活中的。没有难处的人不需要召会生活。就一面意义说,召

会是个医院,满了生病的人。为这缘故,我们需要对众圣徒恒忍。

别人有难处来找你的时候,即使那些难处微不足道,你也不要觉得烦恼。特别是那些小魂的人,会带一些芝麻小事来找你。对于这样的人,连一根头发也是重担。他们带这样小的事来找你,你不要生气;反倒要帮助他们应付难处。然而,长老可能会因着一个人带着小问题来找他而生气。长老们哪,要学习恒忍,特别对软弱和小魂的人更是这样。凡盼望作长老的弟兄们,都必须恒忍。但保罗在十四节的话不仅是对长老说的,也是对众圣徒说的。

圣徒们曾多次来对我说,他们受不了当地的召会生活,想要搬到别的地方。我告诉他们,他们若搬到另一个地方,会发现新的地方光景更糟。他们跑了许多地方,末了可能还是喜欢一开始的那个地方。喜欢各处跑召会的人,常有这种经历。不要再想搬一个地方,以为那里召会的光景会比较好,要留在你原来的地方,对众人恒忍。因为没有一个召会是属天、一点难处都没有的,所以不仅是长老们,连众圣徒都需要恒忍。

保罗在十五节接着说,"你们要当心,谁都不可以恶报恶,却要在彼此相待,或对待 众人上,常常竭力追求良善。"这意思是说,无论别人怎样待我们,即使是恶待,我们在 对待他们上,也该竭力追求良善。但我们若没有恒忍,就会以恶报恶。

# 喜乐、祷告、谢恩

十六节说,"要常常喜乐"。这劝勉的话是基于十四至十五节所说的光景。喜乐包括呼求主的名。你在主里喜乐时,能不呼求祂么?我不相信这是可能的。我们在主里喜乐时,不能不呼喊祂的名字。因此,保罗嘱咐信徒要常常喜乐,其中含示了主的名。因此,我们喜乐的时候,乃是因主的名而喜乐。

保罗在十七节说,"不住地祷告"。这就是在我们的灵里,与神有不间断的交通。这需要用刚强的灵(弗六18)坚定持续(罗十二12,西四2)。

保罗在帖前五章十八节继续说,"凡事谢恩;因为这是神在基督耶稣里对你们的旨意。" 我们该凡事谢恩;这是因为万有都互相效力,叫我们得益处,使我们得以变化,模成基督 的形像(罗八28~29)。"因为这是神在基督耶稣里对你们的旨意"这句话是形容前述的三 项。神要我们过喜乐、祷告、谢恩的生活。这样的生活对神是荣耀,对神的仇敌是羞辱。

帖前五章十六至十八节的顺序,是根据保罗的经历。保罗知道我们最先是喜乐,其次是祷告,然后是感谢。你若想把顺序颠倒来实行,会发现保罗所排的顺序按照经历乃是对的。神在基督耶稣里对我们的旨意,乃是要我们喜乐、祷告、谢恩。

# 不销灭那灵

保罗在十九节接着说,"不要销灭那灵"。那灵使我们的灵火热(罗十二11),并使我们的恩赐如火挑旺(提后一6)。所以我们不该销灭祂。

基督徒的生活是接受那灵感动并挑旺的生活。我们必须终日有那灵的感动、挑旺,并在我们里面的运行、活动。因此,我们不可销灭那灵,反要挑旺里面的热火。"销灭"一辞含示火。那灵在我们里面是火热的,我们不应当销灭这火,而应当挑旺这火。

#### 不藐视申言者的话

保罗在帖前五章二十至二十一节说,"不要藐视申言者的话,但要凡事察验,善美的

要持守。"这里的"藐视",就是看为无有、轻看。二十节"申言者的话",即申言,指由启示而来的申言,未必是预言(见林前十四1、3~4)。申言就是为主说话,并说出主。只有小部分的申言与预言有关。我们不应当藐视这种说话。凡事察验,包括明辨申言者的话(29),辨别诸灵(十二10),试证诸灵(约壹四1),验证何为神的旨意(罗十二2),并验证何为主所喜悦的(弗五10)。我们一面不应当藐视申言者的话,另一面也不应当盲目地跟从。我们需要察验、试验这些事,然后要持守善美的。

# 各种的恶事要远离禁作

帖前五章二十二节说,"各种的恶事要远离禁作"。钦定英文译本二十二节译为:"所有恶事的外表要远离禁作"。许多圣经教师使用这种译文,就误解了这节经文,以为这节经文吩咐我们,不仅要避免恶事,连恶事的外表也要避免,也就是避免一切有恶事嫌疑的事物。我们已往也受了这种领会的影响。但我们若仔细思想本节"种"这字的原文意义,就会对这节经文有正确的领会。种,原文意种类,指任何看见的事物,任何察觉的事物,因此是景象。不是指恶事的外表,乃是指恶事的种类、形状、样式、景象。信徒在信、爱、望里过圣别的生活,应当远离禁作各种各样的恶事。

# 第十九篇 与神的工作合作(二)

上一篇 回目錄 下一篇



# 读经: 帖撒罗尼迦前书五章十二至二十八节。

保罗写帖前五章十二至二十二节的时候,心里还有许多话要对帖撒罗尼迦的初信者说。 他还有许多事要教导他们。然而, 因为他没有时间多写, 就在这几节里把许多不同的项目 都列在一起;这些事就如:要敬重带领的人,要和睦,要劝戒不守规矩的人,抚慰灰心的 人,扶持软弱的人,对众人恒忍,不可以恶报恶,要常常喜乐,不住地祷告,凡事谢恩, 不要销灭那灵,不要藐视申言者的话,要凡事察验,善美的要持守,各种的恶事要远离禁 作。事实上,几乎每一项都需要一整章才能充分地发挥。

# 与神合作

保罗在二十三节接着说,"且愿和平的神,亲自全然圣别你们,又愿你们的灵、与魂、 与身子得蒙保守, 在我们主耶稣基督来临的时候, 得以完全, 无可指摘。""且"字将本节 所说神亲自全然圣别我们的祝福,与前节要我们远离禁作各种恶事的嘱咐连接起来。一面 我们远离禁作各种恶事,另一面神全然圣别我们。我们与神合作,叫我们过圣别的生活。

根据十六至二十二节,我们应当喜乐、祷告、谢恩,不要销灭那灵,不要藐视申言者 的话,要凡事察验,善美的要持守,各种恶事要远离禁作。我们若留意这些事,和平的神 就全然圣别我们。在此我们看见信徒与神的工作合作这件事。十二至二十二节给我们看见 信徒的合作—活出属灵圣别的生活。二十三至二十四节说到神的工作—圣别并保守信徒。

我们若要过为着召会生活的圣别生活,就必须与神的工作合作。神现今住在我们里面。 内住的三一神在我们里面一直在工作,所以我们不该销灭那灵。那灵实际上就是经过过程 的三一神。那灵在我们里面的焚烧,就是三一神在我们里面的工作;我们需要与这工作合 作。我们的合作就是留意十二至二十二节所提的一切事。我们这一面必须合作;神那一面 一直在我们里面工作。和平的神要亲自全然圣别我们。三一神内住,而我们就是祂所内住 的人。因此必须有两面:神的一面和我们的一面。祂工作,而我们与祂的工作合作。

保罗在二十三节表达出他的愿望和渴慕:愿和平的神全然圣别我们。这实际上是使徒 的祷告。保罗祷告,求和平的神亲自全然圣别我们。我们也可以说,二十三节的上半是保 罗祝福信徒的话, 他愿和平的神使他们圣别。

保罗在这节的后半说,"愿你们的灵、与魂、与身子得蒙保守,……得以完全。"这节 的上半说到神圣别我们,这是神采取主动。但这节的后半说到我们的灵、与魂、与身子得 蒙保守, 在这事上我们多少应当采取主动。

#### 得蒙保守

"得蒙保守"这个吩咐,可以看作是既主动又被动的动词。这意思是说,我们主动要 得蒙保守。然而,神是保守我们的灵、与魂、与身子的那一位。因此,我们虽然采取主动, 而事实上是神作工保守我们的全人。所以我们应当祷告说,"主啊,我渴望我的灵、与魂、 与身子得蒙保守,但我作不来。主,我要主动地求你这样作。"

你愿意、渴慕你的全人得蒙保守得以完全么? 我们若没有这种渴慕,就当求主怜悯我们,赐给我们这样的渴慕。但我们若已经有了这种渴慕,就需要主动地祷告,求主保守我们。

保罗写二十三节不是根据道理,乃是根据他的经历。我们很难说保罗在这节经文里的话是他的祷告,还是他的祝福。我们在这里确实看见了保罗的盼望、愿望。保罗盼望和平的神全然圣别信徒,又盼望信徒能渴望他们的灵、与魂、与身子得蒙保守得以完全,无可指摘。你们看见这节经文里有神的工作,也有我们的合作么?毫无疑问,使徒是代表神的。因此,保罗的盼望就是神的盼望。他的愿望就是神的愿望。这意思是说,神盼望、愿意全然圣别我们。但我们渴望我们的灵、与魂、与身子得蒙保守么?圣别我们的工作乃是神的工作,但渴望得蒙保守是我们的合作。我们有了神的愿望和我们的渴慕,就能与神的工作合作,祂要全然圣别我们,且要保守我们的全人。

#### 主的来临

保罗在二十三节提到"我们主耶稣基督来临"。这话再次提醒我们,保罗在四章所写的话。保罗在五章二十三节似乎是说,"你们这些信徒对主耶稣要回来,感到兴奋么?你们等候祂来临么?你们若是兴奋并且等候,就需要实行我刚才所写的那些话,就是要得蒙圣别,使你们的灵、与魂、与身子得蒙保守。你们若不这样实行,就没有预备好迎接主回来。你们必须圣别,也必须蒙保守。这样你们就预备好了,也够资格迎接主耶稣回来。你们必须承认,你们现今还没有预备好主的来临。这意思是说,祂必须迟延祂的来临,直到信徒们都预备好。亲爱的圣徒,我劝你们要为主的来临有预备,要全然圣别,并使你们的灵、与魂、与身子得蒙保守,得以完全,无可指摘。"

#### 全然圣别

根据二十三节,和平的神是那圣别人的,祂的圣别带来和平。当我们从里面被祂全然 圣别时,就在凡事上与祂与人都有和平。

"全然"的意思是完全,彻底, ······达到极点。神全然圣别我们, 叫我们的全人—灵、魂、体, 没有一部分是凡俗或世俗的。

"圣别"一辞在这里的意思是分开,使有区别;就是从凡俗或世俗的事物分别归神。

保罗说到我们的灵、与魂、与身子,这话有力地指明人有三部分:灵、魂与身体。灵是我们最深的部分,是里面的器官,有神的知觉,使我们能接触神(约四24,罗一9)。 魂是我们的自己(太十六26,路九25),介于我们的灵与体之间,有自己的知觉,使我们有个格。体是我们外在的部分,是外在的器官,有世界的知觉,使我们能接触物质的世界。体包含魂,魂是装灵的器皿。那是灵的神住在灵里;我们的自己住在魂里;物质的感觉是在体里。神圣别我们,首先借重生得着我们的灵(约三5~6);其次将祂自己这赐生命的灵,从我们的灵扩展到魂里,浸透并变化魂(罗十二2,林后三18);最终,经由我们的魂,赐生命给我们必死的身体(罗八11、13),并且凭着祂生命的大能,将我们的身体改变形状(腓三21)。

神不仅全然圣别我们,也保守我们的灵、魂、体得以完全。"全然"是指量一面;"完全"是指质一面。在量一面,神要全然圣别我们;在质一面,神要保守我们得以完全,就

是要保守我们的灵、魂、体得以完美。因着堕落,我们的体受了败坏,魂受了玷污,灵也死了。在神完全的救恩里,我们全人都要得救,成为完全、完美的。为此,神保守我们的灵脱离死的元素(来九14),保守我们的魂不再留在天然和老旧里(太十六24~26),并保守我们的体脱离罪的败坏(帖前四4,罗六6)。神这样的保守,以及祂彻底的圣别,维持我们过圣别的生活,直到成熟,使我们能在主的"巴路西亚"—祂的同在—里与祂相会。

保罗在帖前五章二十四节说,"那召你们的是信实的, 祂也必作成这事。"信实的神召 了我们, 也必要全然圣别我们, 并保守我们全人得以完全。这是保罗对信徒所说极有把握 的话。

#### 本书信的结语

二十五至二十八节是本书信的结语。二十五节说,"弟兄们,请为我们祷告。"保罗竟然请一班在主里不到一年的信徒为他祷告,这岂不是令人吃惊么?你会请求这样年幼的信徒为你祷告么?保罗在这一节里要初信者为他祷告,就好比作祖父的要求年幼的孙子为他祷告一样。但无论如何,保罗请求一班在主里还没有多久的初信者为使徒祷告。保罗知道,不论他们祷告的经历多么欠缺,他们祷告还是有帮助的。这给我们看见,我们不该藐视初信者和年幼的人。相反的,我们应当请求他们为我们祷告。

保罗在二十六至二十七节说,"你们要用圣别的亲嘴问众弟兄安。我指着主吩咐你们,要把这信念给众弟兄听。"有些古卷在众弟兄之前加上"圣别的",意指本书信与信徒圣别的生活有关,因此使徒在结语的嘱咐里,就称信徒为圣别的众弟兄。

保罗结束的话这样说,"愿我们主耶稣基督的恩与你们同在"。恩典是神在子里作我们的享受。约翰一章十七节说,"因为律法是借着摩西赐的,恩典和实际都是借着耶稣基督来的。"律法是照着神的所是要求人,恩典却是以神的所是供应人,以应付神的要求。没有人能借着律法有分于神,恩典却叫人得以享受神。因此,恩典是神给人享受。

我们还可以从林前十五章十节来看恩典。保罗在这一节说,"然而因着神的恩,我成了我今天这个人,并且神的恩临到我,不是徒然的;反而我比众使徒格外劳苦,但这不是我,乃是神的恩与我同在。"这节里的恩,乃是复活的基督成了赐生命的灵,在复活里将经过过程的三一神带到我们里面,作我们的生命和生命的供应,使我们能在复活里活着。因此,恩乃是三一神成了我们的生命和一切。

推动保罗并且在保罗里面运行的恩典,不是一件事情或一样东西,乃是一个活的人位,就是复活的基督,也就是父神的具体化身,成了包罗万有赐生命的灵,住在保罗里面作他的一切。我们惟有享受主作恩典,才能为着召会生活过圣别的生活,就是凭着主作生命的供应,而有真实、正确为着召会的生活。

# 第二十篇 我们的心得坚固。

# 在圣别上无可指摘 (一)

# 上一篇 回目錄 下一篇



读经: 帖撒罗尼迦前书三章六节上、十节、十二至十三节, 箴言四章二十三节, 耶利米 书十七章九节,诗篇七十三篇一节,七十八篇八节,以西结书三十六章二十六节。 马太福音五章八节,十五章八节、十八至十九节,十二章三十四至三十五节,二 十二章三十七节, 使徒行传二十八章二十七节, 哥林多后书三章十五至十六节, 罗马书十章十节,希伯来书四章十二节,提摩太前书一章五节,提摩太后书二章 二十二节。

在本篇信息中、我们要来看我们的心得坚固、在圣别上无可指摘的意义。帖前三章十 三节说,"好使你们的心,当我们主耶稣同祂众圣徒来临的时候,在我们的神与父面前, 得以坚固, 在圣别上无可指摘。"这里有三个重要的辞: 心、圣别、无可指摘。我们的心 得坚固, 无可指摘是什么意思? 这说法实在不平常。这样的坚固当然不是我们作成的. 乃 是主作的。

# 圣别与圣化

你对于"在圣别上无可指摘"这句话怎样领会?"在圣别上"不是形容"坚固"这个 动词, 而是形容"无可指摘"。保罗在这一节不是说主坚固我们的心成为圣别, 乃是说主 使我们的心无可指摘, 使其在圣别上无可指摘。因此我们需要找出, 我们的心得以在圣别 上无可指摘的意义。

帖后二章十三节说,"主所爱的弟兄们,我们应当常为你们感谢神,因为祂从起初拣 选了你们, 叫你们借着那灵的圣别, 并你们对真理的信, 可以得救。"这里的圣别, 或作 圣化:这一节说到借着圣化而得救,但帖前三章十三节说到在圣别上无可指摘。圣别 (holiness) 与圣化(sanctification) 不同。圣别与圣化当然都是指一种圣的元素。然 而,圣别是指那种元素的本身,而圣化是指成为圣别的过程,也就是被圣化的过程。使我 们圣别的过程一直在进行着,这个过程就是圣化。因此,在圣别上,乃是在那种元素上; 而借着圣化, 乃是在神圣别我们的过程里。

神的救恩是借着圣化。这意思是说,神的救恩包含一个持续不断的过程,神借着这个 过程圣别我们。当这个过程进行的时候,我们享受神拯救的大能。圣是神圣别性情的元素。 我们乃是在这种元素里,成为无可指摘。

我要再用泡茶这简单的事为例说明。茶是一种元素."茶化"是泡茶的过程。假如你 有一杯白开水, 你若要把这杯水茶化, 就需要放进一个茶包。茶包刚放进水里的时候, 水 好象没有什么两样,和白开水差不了多少。但是搅拌一段时间以后,水就茶化了;也就是 说,茶加到水里,与水调和了。因此我们可以说,水是在茶化的过程中。末了,茶在水里, 水也在茶里。这意思是说,茶的元素与水调和了。这种茶化的结果,就叫茶与水结合成为 一种饮料。这种饮料实际上就是茶水。

茶在水里是一回事,但水经过茶化的过程又是另一回事。同样,我们要在圣别的元素 上无可指摘,也需要经历圣化的过程,好使我们天天,甚至时时刻刻都享受神的救恩。

# 信心与爱心

我们鸟瞰整卷帖撒罗尼迦前书,就看见头三章组成一个段落,末两章组成另一个段落。我们已经看过,这封书信有一个基本结构,包含三种元素:信心的工作、爱心的劳苦和盼望的忍耐。保罗在一章三节说到这事:"在我们的神与父面前,不住地记念你们信心的工作,爱心的劳苦,并对我们主耶稣基督之盼望的忍耐。"保罗以这个结构为基础,在一章九至十节说,信徒离弃了偶像,来服事又活又真的神,并等候祂的儿子从诸天降临。二章给我们看见,为着召会生活之圣别生活的抚育。这种抚育是乳养的母亲和劝勉的父亲的工作。正确抚育的结果,叫我们行事为人配得过那召我们进入祂自己的国和荣耀的神(二12)。我们行事为人若要象这样,我们的信心就需要补足,我们的爱心也需要增多洋溢。保罗在三章深深关切帖撒罗尼迦人的信心和爱心。照三章十节看,他渴望补足他们信心的缺欠。帖撒罗尼迦人有信心,这是不错的,但他们的信心需要补足。保罗渴望见他们,好补足他们信心的缺欠。他在三章十二节接着说,"又愿主使你们彼此的爱并对众人的爱,都能增多洋溢,正如我们对你们一样。"我们这些信徒的信心,都需要得着补足,我们的爱心也需要增多洋溢。

三章十三节给我们看见,我们的信心需要补足,爱心需要增多洋溢,是有特别原因的,就是叫主可以使我们的心得坚固,在圣别上无可指摘。我们的心得坚固,就是我们的信心得着补足,爱心增多洋溢的结果。主正在作建造的工作,这建造的工作乃是坚固我们的心。我们的心需要建造起来,得着坚固,无可指摘。往后我们要再解释十三节无可指摘的意思。

保罗在三章十三节说,主要使我们的心得坚固,在圣别上无可指摘。他并不是说我们的心得坚固,在纯洁、洁净上无可指摘。新约圣经强调纯洁的心。主耶稣说,"清心的人有福了,因为他们必看见神。"(太五8)保罗嘱咐提摩太,要同那清心呼求主的人竭力追求(提后二22)。不仅如此,大卫在诗篇五十一篇十节祷告说,求主在他里面造清洁的心。保罗为什么不说"在纯洁或清洁上无可指摘",却说"在圣别上无可指摘"?原因是帖撒罗尼迦前书是一卷论到为着召会生活之圣别生活的书信。这封书信第一个段落(由一、二、三章组成)的结论是:主要使我们的心得坚固,在圣别上无可指摘。

我相信我们都有信、爱和望。我们已经离弃偶像转向神,我们正服事活神,并等候主耶稣回来。因此,我们有信、爱和望,我们也有回转、服事和等候。但我们还需要在信心上得着补足。在帖撒罗尼迦前书,信心是指我们相信的能力,也是指我们所相信的事物。因此,信心是一件大事。客观的信仰(我们相信的事物)这一面范围很广,包括许多事物。我们多年来所释放的信息,说到信仰这个范围里许多不同的事物。这些信息给我们看见,基督徒的信仰所包含的内容极其的多,甚至包含了三一神与得救、重生之人相调和这件事。

帖撒罗尼迦人借着保罗的传讲听到了福音,也就是说他们听到了信仰。帖撒罗尼迦人不仅听到信仰,他们也接受了。然而,因着保罗与他们在一起的时间很短(大约三周),所以他无法陈明新约信仰所有的内容。难怪他急切要去看望他们,面对面看见他们,好进一步对他们说到信仰,并在信心上补足他们。我们和帖撒罗尼迦人一样,我们的信心也需

要补足。

帖撒罗尼迦人有信心,也有爱心。我们这些在基督里的信徒,也彼此相爱。神圣的爱 是无法测量、追测不尽的。因此,我们的爱心需要增多洋溢。

如果我们的信心得着补足,我们的爱心增多洋溢,那么我们的生活、日常的行事为人就会配得过神的呼召。我们若要有这种生活,主就必须把我们的心定在固定的根基上。这就是使我们的心得坚固、得建造。

#### 刻变时翻的心

大多数的基督徒没有坚固的心,他们的心刻变时翻,时常摇动。我们需要的是扎实坚固的心,不是容易改变的心。但按着我们天然的出生,我们的心是易变的。我们最善变的就是心。譬如,一位弟兄早晨也许对妻子很好,但吃早餐的时候,也许有什么事叫他烦恼,就对妻子不好了。这是我们心善变的一个例证。

我们的心不仅在与人的关系上善变,甚至与主之间也是这样。神是不改变的一位,祂 从来没有改变。我们是一班刻变时翻的人,我们的心极其善变。为这缘故,保罗关心帖撒 罗尼迦初信者的心能否定下来,得着建造、坚固。

帖前三章十三节一开始用了"好使"一辞;指明前面几节(特别是六至十二节)的结果。我们需要将六至十三节看作完整的段落。这样,我们就会看见,十三节是保罗这一段话的结语。保罗在这几节里所关心的,乃是帖撒罗尼迦人的信心和爱心。他盼望他们的信心得着补足,并且他们的爱心增多洋溢,好使主可以坚固他们的心。

我们的心仍然需要得坚固。无论青年人与年长的都一样。我知道青年人的经历,我也知道青年人是善变的。我记得多年前我还是青年人时的经历;青年人不够坚定。现在我是个老年人,我也能说到年长的经历;年长的人并不比青年人更稳定。事实上,按着一个人天然、属人的生命,没有一个人有坚定的心。我们人都是善变的;不会因着我们老了,就说我们的性情有了基本上的改变。譬如,玻璃是很容易破碎的;五十年之后,这块玻璃还是易碎的,年日并不会叫玻璃更坚刚。人的生命也是这样。老年人和青年人的心都是善变的。因此,我劝你们,特别是那些不太年轻的人,不要相信你们的心。因为我们的心太容易改变了,所以它一点也不可靠。

在我尽职的年日里, 我遇见的人数以千计。多年来, 我看见人的心是那样善变。我一再看见人的心改变了。因为我们的心善变, 所以我们基督徒的生活有一急切的需要, 就是我们的心得着坚固。

虽然我们的心需要得坚固,但我们自己办不到,只有主才能坚固我们的心。因此,我 们需要祂使我们的心扎实地得坚固并建造。

#### 无可指摘的心

我们已经看过,照十三节来看,主要我们的心得坚固,无可指摘。你知道我们的心为什么有可指摘么?我们的心有可指摘,因为我们的心刻变时翻。你的心若在扎实的根基上得着固定、建造并坚固,你的心就会无可指摘。不改变的心就是无可指摘的心。

有时候我们批评别人刻变时翻,但我们自己也是善变的。譬如,一位弟兄会告诉他的女儿不要信任某个青年人,因为他变化无常。我们作父母的会这样说,是为要保护自己的

儿女。照样,我们为了照顾初信者,也会警告他们不要信靠一些善变的人。但我们自己又怎样?我们难道不善变么?我必须承认我在天然的生命里是善变的。不仅如此,我所说的改变多半是消极的。许多年前,我在日记里记载了一些事情;譬如,我怎样在主面前彻底对付了某件事。但是许多年以后,我不敢看我写的那些话,因为在我作了这样的记录以后,我又有了一些改变。

我们必须看见并承认,我们的心是善变的。因此,我们需要从主领受怜悯和恩典,使 我们允许祂来坚固我们的心。祂正等待我们的允许,要在我们里面作工来坚固我们。当我 们的心得了坚固,我们的心就无可指摘。

# 第二十一篇 我们的心得坚固。

# 在圣别上无可指摘 (二)

# 上一篇 四目錄 下一篇



读经: 帖撒罗尼迦前书三章六节上、十节、十二至十三节, 箴言四章二十三节, 耶利米 书十七章九节,诗篇七十三篇一节,七十八篇八节,以西结书三十六章二十六节。 马太福音五章八节,十五章八节、十八至十九节,十二章三十四至三十五节,二 十二章三十七节, 使徒行传二十八章二十七节, 哥林多后书三章十五至十六节, 罗马书十章十节,希伯来书四章十二节,提摩太前书一章五节,提摩太后书二章 二十二节。

圣经告诉我们, 人除了外面物质身体的肢体以外, 还有里面的各部分。我们里面的各 部分就是我们里面之人的各部分。按照圣经,人是由灵、魂、体组成的。身体--我们物质 的所是,是看得见的:这是我们外面的人。但灵与魂—我们里面的所是,是看不见的:魂 包括心思、情感和意志。圣经不仅说到我们这个人里面的这几部分,也说到心和良心。我 们可以说, 圣经是一本论到真正心理学的书, 因为圣经完全地论到人里面的七部分: 灵、 魂、心、心思、意志、情感和良心。我们里面的这些部分, 乃是我们里面所是的组成成分。

#### 心的地位

在此我要提出两个问题来。第一,心在我们里面的地位如何?第二,心的功用如何? 我们研读帖撒罗尼迦前书的时候, 极其重要地就是找出这两个问题的答案。在这卷给初信 者基础的书里, 保罗在三章告诉他们, 他们的信心需要补足, 他们的爱心需要增多洋溢, 使主可以坚固他们的心。保罗在三章十三节论到心的话,必然指明了一件极重要的事。保 罗为什么不说主要坚固他们的良心,或说主要坚固他们的心思、意志或情感? 保罗在这里 说,主要坚固他们的心,这是非常重要的。

多年来, 我们一再强调灵, 一再强调回到我们灵里的重要性。我们虽然也释放了许多 论到心的信息,但我们并没有象强调灵那样地强调心这件事。现在我们要问,保罗在三章 十三节为什么不说主要坚固我们的灵或我们的魂,却说主要坚固我们的心。

我们知道,我们这个人是由三个主要的部分-灵、魂、体-所组成的。但保罗在帖撒 罗尼迦前书第一段落末了的三章十三节说,"好使你们的心,当我们主耶稣同祂众圣徒来 临的时候,在我们的神与父面前,得以坚固,在圣别上无可指摘。"然而,在由四至五章 组成的第二段末了, 保罗却说, "且愿和平的神, 亲自全然圣别你们, 又愿你们的灵、与 魂、与身子得蒙保守,在我们主耶稣基督来临的时候,得以完全,无可指摘。"(五23)保 罗在这封书信的末了, 为什么一点没有提到心? 心怎么样了? 心与我们这个人三个主要部 分的关系又是如何? 为了回答这个问题, 我们来看几节指明心与灵、与魂有密切关系的经

希伯来四章十二节说,"因为神的话是活的,是有功效的,比一切两刃的剑更锋利, 能以刺入,甚至剖开魂与灵,骨节与骨髓,连心中的思念和主意都能辨明。"这一节经文说 到灵、魂和心。灵与魂一旦分开,我们就能辨明心中的思念和主意。思念当然是属于心思,而主意是属于意志。照这节圣经来看,思念和主意既然是属于心的,所以心思和意志就都与心有关。因此,心包括有思考功能的心思,和作决定的意志。这节经文指明,心与魂、与灵的关系非常密切。

诗篇七十八篇八节说,"不要象他们的祖宗,是顽梗悖逆、居心不正之辈,他们的灵向着神不诚实。"(另译)这节经文给我们看见,当以色列人的祖宗顽梗悖逆的时候,他们居心不正,他们的灵不诚实。心一不正,灵就不诚实。这节经文指明,心与灵的关系何等密切。

马太五章三节说到灵,八节说到心。三节说,"灵里贫穷的人有福了,因为诸天的国是他们的。"八节说,"清心的人有福了,因为他们必看见神。"这两节经文给我们看见,我们必须灵里贫穷并心里纯净。这些经节都表明,我们的心非常接近我们的灵,也非常接近我们的魂。

已往我们曾多次指出,我们的心是我们魂的各部分—心思、情感、意志—加上我们灵的一部分—良心所组成。因此,心是由魂的各部分以及灵的一部分组成的。我们的魂是我们的个格、我们的人位、我们的已。英文里 psychology (心理) 一辞,是从 psuche,朴宿克,希腊文里的"魂"转变来的。魂是所有心理事情的出发点。朴宿克 (psuche) —魂,就是"我",指我们这个人,也就是我们的个格。这就是为何圣经常常把多少人说成多少魂;例如圣经告诉我们,雅各家有七十个魂下埃及 (出一5)。这指明人就是魂,因为魂是人的人位。

我们人类有一个外面的器官—身体—来接触物质、看得见的世界。我们还有里面的器官—灵—来接触神和属灵的范围。介于这两种器官之间的魂,就是我们的人位,我们的己。

#### 心的功用

魂是人位的本身,而心是采取行动的人位。这意思是说,每当你行动的时候,是你借着你的心行动。因此,可以说我们的心是我们行动的代表。我们里面的所是里有个代表我们的,就是我们的心。当一位弟兄对他的妻子说,"亲爱的,我爱你",这意思是说,他的心爱他的妻子。照样,每当我们恨恶什么,乃是我们的心在恨恶。我们喜欢或讨厌什么,也是我们的心在喜欢或在讨厌。因此,我们的心是我们的代表,是我们里面之所是行动的代表、执行者或大使。

因为心是我们的代表,所以所罗门在箴言四章二十三节说,"你要保守你心,胜过保守一切;因为一生的果效,是由心发出。"保守我们的心实际上就是护卫我们的心。保守的原文意思是护卫。我们应当护卫我们的心,胜过护卫一切,因为一生的果效,是由心发出。这里的"果效"含示源头、泉源和流出。因此,心与生命的源头、生命的泉源以及生命的流出都有关联。我们首先有源头,其次有泉源,然后有流出。

我们日常生活所有的果效都是由心发出的。我们人类都有生命,这生命是借着我们的心行动的。我们用电和开关为例说明,我们可以说心是我们里面所是、我们属人生命的开关。电的流通怎样依赖开关;照样,我们的日常生活也依赖我们的心向什么东西打开,向什么东西关闭。我们的心是我们这个人的生命,我们日常生活和我们全人的开关。箴言四

章二十三节的"一生",含示生机的元素—生命的元素,也含示我们日常的生活行动,事实上就是我们整个人的生活。因此,这节经文里的"一生"是包罗一切的。我们人类都有人的一生,这人生有生机的元素,也有日常的生活。这生命的开关就是心。

假如一位弟兄正在读经,旁边有一只狗不停吠叫,很搅扰他。他被狗叫声吵烦了,就 向狗吆喝。向狗吆喝的念头和定意的源头是在他的心里,也是从他的心发出、涌流出来的。 当这位弟兄读经受到狗叫的搅扰时,他的心里有个东西催使他对狗喝斥。这样喝斥是从心 的源头所发出的结果。这个例证说出心是我们全人行动的代表。

我们物质身体的活动和行动依赖我们物质的心,照样,我们的日常生活依赖我们心理的心。我们如何行事为人,乃在于我们有何种的心。

# 更新的心

因着我们是堕落、罪恶的,所以我们心理的心是败坏且诡诈的。根据耶利米十七章九节所说,我们的心比万物都诡诈,坏到极处。"坏到极处",按原文译为"无可救药"更好。我们的心败坏、腐化到一个地步,已经无可救药。这就是所有亚当子孙心理之心的光景。

#### 转向神

但是神在祂的救恩里应许赐给我们一个新心。以西结三十六章二十六节说,"我也要赐给你们一个新心,将新灵放在你们里面;又从你们的肉体中除掉石心,赐给你们肉心。"这一节里的新心,不是指另外一个心,乃是指更新的心。这更新的心第一个特征,就是转向神。我们的心转向神,是一个非常健康的标记,表明神已经更新了我们的心。败坏的心总是远离神的。我们的心若远离神,就指明我们的心还是败坏的。有些人也许会问,他们怎么知道他们的心是否已经得着更新。更新的心,其标记是转向神;败坏的心,其标记是远离神。因此,我们看我们的心是转向神还是远离神,就能知道我们的心是否已经更新。

在神的救恩里,心的更新是一次而永远的。但在我们的经历里,我们的心不断在更新,因为它是善变的。也许你得救的时候,你的心转向神的光景非常强。但过一段时间以后,你的心也许有点离开神。你的心至少离开了一点。以后因着神的怜悯,你的心也许再次完全转向神。借着与圣徒的交通,参加聚会,或是借着一些其他恩典的凭借,你的心可能再转向主。你的心远离主的时候,多多少少就败坏了。但是你的心一归向主,就得了更新。我们需要说,"主,我感谢你,因着你的怜悯,你眷临了我的心,叫我的心再转向你。"这样转向主,是更新的心第一个特征。

# 追求清洁

更新的心第二个特征是追求清洁。提前一章五节说,爱是出于清洁的心。保罗在提后二章二十二节勉励提摩太,要"同那清心呼求主的人,竭力追求"。心追求清洁是什么意思?照圣经看,清洁的心就是动机单一的心。因此,清洁是动机的问题。我们行事若有双重动机,我们的心就不清洁。我们不论作什么,目的必须是单一的,动机必须是单一的,就是单单为着神自己。我们不该有其他的目的。我们爱神,并且因着我们爱祂,就为祂作一些事,而没有其他的动机。如果这是我们的光景,我们的心就是清洁的。

主耶稣在马太五章八节告诉我们:"清心的人有福了,因为他们必看见神。"清心是目的单一,只有一个目标,要完成神的定旨荣耀神。按照这节经文所说,清心的人必看见神。

我们若要看清楚什么东西,就需要集中视力,这是在看东西这件事上纯一。照样,清心乃 是有单一的目标。我们的目标、目的应当是神自己,我们不应当有其他的动机。

我们若读圣经里所有论到"心"的经节,就会看见更新的心这两个特征——转向主和清洁,这乃是圣经里论到心的基本事项。我们若转向神,并追求清洁,就会有一条正确的路,打开我们心的"开关"向着神。我们的心转向神,并且我们的动机向着祂是清洁的,我们心的开关就开了,神圣的电就会在我们里面流通。不然,心的开关会关掉,神会从我们日常生活中实际地被切断,然后邪恶的事就从我们心里发出来。心是一切邪恶事物的源头、泉源和流出。根据马太十二章三十四至三十五节,善与恶都会从我们的心流出来:"因为心里所充满的,口里就说出来。善人从他所存的善,发出善来;恶人从他所存的恶,发出恶来。"不仅如此,主在马太十五章八节说到一班心远离神的人。主接着又在十八至十九节说,"惟独出口的,是从心里发出来的,那才污秽人。因为从心里发出恶念、凶杀、奸淫、淫乱、偷窃、假见证和谤渎。"这两节经文给我们看见,人生命的泉源是从心流出来的。

转向神与向着神清洁,是管理我们心的两件事。诗篇七十三篇一节说到清心:"神实 在恩待以色列那些清心的人"。我们已经指出,主耶稣和保罗怎样强调清洁的心的重要性。 我们的心需要转向神,也需要向着神是清洁的。

#### 心得坚固, 在圣别上无可指摘

现在我们可以来看,我们的心得坚固,在圣别上无可指摘的意义。我们的心不仅应当转向神并且清洁,也需要加进圣别的元素。圣别就是分别归神,并完全被神占有,被神浸透。我们的心成为圣别,就是分别归神,被神占有,被神拥有,并被神浸透。

我们可以再用泡茶为例说明。假如你有一杯白开水;这杯水不含有茶。但是当茶的元素加到水里,水就茶化了。这水就分别归茶,被茶拥有并占有,甚至被茶浸透。结果,这水就成了茶化的水。这水完全茶化以后,就在一种茶化的光景里。这说明我们的心得坚固,在圣别上无可指摘的意义。

有一种英文译本在帖前三章十三节是说,"在圣别的光景里"。圣别一辞表明一种情形, 并不表明一个过程。过程要用圣化这辞指明。因此,这里说圣别是在圣别的光景里并没有 错。

我们远离主的时候,我们的心也就离弃了祂。我们的心没有被主占有,却被别的许多事物霸占。不仅如此,我们的心必定没有被主浸透。因此,我们的心远离了主,没有被主占有,也没有被主浸透。但我们能赞美主,靠着祂的怜悯和恩典,我们现在已经上路,至终要完全分别归主,全然被主占有,彻底被祂浸透。当这过程完成时,我们的心就会在一种圣别的光景里。

我们的心得坚固,在圣别上无可指摘,其中所包括的,远超过我们的心仅仅转向主并向着主是清洁的。这乃是将我们转向主并向着主清洁的心,分别归主,被主占有,并被主浸透。这样的心不仅转向主,更有清洁的动机。这心分别出来归给主,完全被主占有,也彻底被主浸透。我们乃是在这样的光景里,心得着坚固。我们的心一旦得着坚固,就会定下来,不再动摇,不再善变。不仅如此,当我们的心有了这种光景时,我们就无可指摘。

无可指摘与完美不同。完美的事物是没有瑕疵或缺点的,超过无可指摘。换句话说, 无可指摘不如没有瑕疵那样好。保罗在三章十三节不是要求完美,乃是要求我们的心无可 指摘。我们的心无可指摘的路,就是要被主坚固。我们的心若被主坚固,我们就是一班心 分别出来归给主,被主占有,也被主浸透的人。这样,我们的心就在圣别上是笃定、坚固 并被建造的。在这种圣别的光景里,圣化的情形里,我们的心就无可指摘了。

# 第二十二篇 我们的心得坚固, 在圣别上无可指摘(三)以及 我们的身体在圣别中得蒙保守清洁

上一篇 回目錄 下一篇



读经: 帖撒罗尼迦前书三章十三节, 四章三至八节, 希伯来书十二章十四节, 罗马书十 二章一至二节, 以弗所书三章十七至十九节, 马可福音十二章三十节, 腓立比书 二章五节。

我们读圣经时,需要摸着作者灵里的负担。确切地说,我们需要知道保罗写帖撒罗尼 她前书时灵里的负担。保罗是以祝福的话总结帖前三章:"好使你们的心,当我们主耶稣 同祂众圣徒来临的时候,在我们的神与父面前,得以坚固,在圣别上无可指摘。"(13)保 罗渴望读这封书信的人,心得坚固,在圣别上无可指摘。

保罗在四章接着嘱咐圣徒要禁戒淫乱这种污秽人的罪:"神的旨意就是要你们圣别, 禁戒淫乱。"(3)保罗嘱咐圣徒怎样禁戒这罪?他嘱咐他们要用成为圣别的方式禁戒淫乱。 他首先告诉他们, 神的旨意是要我们圣别(或, 圣化)。神的旨意是要我们在圣别上得以 圣化、蒙保守、被护卫。禁戒淫乱最好的路,就是在神的圣别上得以圣化、蒙保守。

保罗在四章三、四、七节三次用到"圣别"这辞。他在三节说,神的旨意就是要我们 圣别;四节说我们应当晓得,怎样用圣别和尊贵,持守自己的器皿,就是我们的身体;七 节说,神本是在圣别中召了我们。按照四章四节所说,我们应当用圣别和尊贵持守自己的 身体。圣别是在神面前、尊贵是在人面前。每个犯淫乱的人、都失去他在人面前的尊贵。 在每一个社会里、犯淫乱的人总是受藐视的、他们失去在人面前的尊贵。因此、我们需要 保守自己的身体不犯这种罪,而圣别乃是保守我们的路。

# 我们要成为圣别的责任

保罗在五章二十三节总结的话里论到圣别:"且愿和平的神,亲自全然圣别你们,又 愿你们的灵、与魂、与身子得蒙保守, 在我们主耶稣基督来临的时候, 得以完全, 无可指 摘。"在这里我们看见,我们的全人一灵、魂、体一需要得着圣别。我们需要和平的神圣 别我们,不仅在魂与身体里,也在灵里。

按照五章二十三节,我们对于得以全然圣别需要负一些责任。一面,神会全然圣别我 们。另一面, 我们的灵、与魂、与身子需要蒙保守。虽然神保守我们, 但我们需要负一些 责任来蒙保守。

我们可以将"蒙保守"看作是既主动又被动的动词。这意思是说,虽然我们是蒙保守 的,但我们必须负起责任,主动地蒙保守。因此,"蒙保守"含示主动和被动的意思。

神的心意是要保守我们,但我们愿意蒙祂保守么?我们可以用给孩子吃药这件事为例, 说明我们需要在蒙保守这件事上负责。有时候孩子需要吃药,但他可能不愿意吃。事实上, 他的父母想尽办法要喂他,他还是反抗,甚至父母不得不把他压住。父母这样作,是要保

守孩子的健康。有时候我们不与主合作来蒙保守,这就逼着主作一些事叫我们降服下来,或是限制我们,使我们接受那些为着我们圣别并蒙保守所需的事物。

在帖撒罗尼迦前书这卷论到为着召会生活之圣别生活的书信里,保罗告诉我们,我们全人不同的部分都需要蒙保守。我们的心需要圣别,我们的身体需要在圣别上得蒙保守;至终甚至我们的灵,我们全人最隐密的部分,也需要成为圣别。

# 我们行动的机关

我们在前一篇信息里指出,我们的心是我们行动的代表。现在我愿意将这件事说得更为清楚。用"行动的机关"也许比"代表"更好。我们每一位都是存在体,是一个人。存在体是现代的说法,圣经称人为魂。这意思是说,我们每一个人是一个魂。魂这存在体有两个器官;里面的器官是灵,外面的器官是身体。我们借着身体的五官接触物质的世界。照样,我们借着灵这器官接触神,灵有其自己的感官。

我们能否接触某一样东西,在于我们是用什么器官。譬如,你若闭眼,就什么也看不见。但你不能用眼睛实化声音;要听声,你必须用耳。无神论者没有运用他们的灵,所以他们说没有神。我们必须用灵,否则我们无法把神质实出来。约翰四章二十四节告诉我们,神是灵,敬拜祂的必须在灵里敬拜。我们若运用我们的灵,就立刻会感觉到确实有一位神。无神论者深处会对自己说,"如果真的有神,那你怎么办?"无神论者口里也许说没有神,但在他全人的深处,在他的灵里,他会感觉到有一位神。

# 心是活跃的

我们的魂必须有所行动。当我们的魂、我们这个人行动时,那就是心行动了。但是当 我们一停顿, 意思就是我们的心不活跃。

我们都有两个心: 物质的心和心理的心。我们知道我们物质的心在哪里, 但我们不知道我们心理的心在哪里。我们物质身体的行动或活动在于我们物质的心跳动。据医生说, 只要心脏一停止跳动, 我们物质的身体就死了。没有脉搏的人就是死人, 因他的心跳停止了。这个例证指出, 只要心脏一停止跳动, 身体就死亡了。心理的心也是这样。

我们物质的心与心理的心都有动脉。心理之心的大动脉是心思、情感和意志。心脏病发作,常是由于动脉阻塞引起的。我最近读到一篇报导,医生剖验在越战死亡的青年人,发现他们虽然很年轻,但许多人的动脉都阻塞了。很多人知道动脉阻塞的危险,就注意饮食和运动,好使他们的血管清顺通畅。肉身之心的问题说明心理之心的问题。今天有数以百万计的基督徒,但这些基督徒当中有多少是真正活着的?大多数都不是活着的。他们不活的原因是他们心理之心的动脉阻塞了。这样的阻塞导致他们属灵的死亡。

我们都要问自己,我们在属灵上健康么?我们的肉身要健康,就需要有强壮的心。我们如果要有属灵的健康,也必须要有强壮的心。所有属灵的疾病都是出于心理的心。我们心理的心也许在不同方面出了毛病。我们在思想上、在爱恶上,或是在我们运用意志的方式上,可能都出了毛病。

如果我们心理的心是健康的,它在思想、爱恶、决断等方面就都非常活跃积极。我们 的心是我们行动的机关。这意思是说,如果我们活跃积极,我们的心在心思、情感、意志 上就必定是活跃积极的。但一个人的心若不活跃,我们会怀疑他在属灵上是否是活的。他 若是活的,他心里为什么没有活动?他的心既是他行动的机关,他为什么不正常地尽功用? 我能作见证,我虽然年纪老迈,但我的心非常活跃。我满了思想、感觉和意图。我的 全人—灵、魂、身体—是活跃的。但这些活动的机关不是灵、魂或身体;行动的机关乃是 心同三个大动脉—心思、情感、意志。

#### 更新的心思

保罗在罗马十二章二节说到心思的更新。身体怎样代表我们外面的所是,心思也照样 代表我们里面的所是。按照罗马十二章一节,我们需要将身体献上给神,当作祭物,我们 的心思也需要更新。更新就是被神浸透。这就是圣别。更新事实上就是得以圣别,而得以 圣别就是变化。我们的心思需要更新、圣别并变化。

# 情感被基督的爱摸着

保罗在以弗所三章十七节说,"使基督借着信,安家在你们心里,叫你们在爱里生根立基。"爱是情感的事。按照这一节,基督安家在我们心里,我们自己也在祂的爱里生根立基。这指明我们的情感被祂的爱摸着,我们就在这爱里长大。我们的情感充满基督的爱,当然是圣别的一面。不仅如此,当我们在爱里生根立基时,我们就能"认识基督那超越知识的爱"(弗三19)。这也与我们心的圣别有关,特别是与情感有关。我们的情感充满基督的爱,就是被基督所浸透。毫无疑问,这就是我们情感的圣别。

# 用我们的全人来爱主

马可十二章三十节说,"你要全心、全魂、全心思并全力,爱主你的神。"这里说到心、魂和心思,而魂是在心与心思之间。魂的三部分—心思、情感、意志—也是心的几个部分。但为什么在马可十二章三十节没有提到情感或意志?原因是情感和意志都包括在魂里。但为什么提到心思?这是因为心思是心与魂的主要部分。因此,我们需要用我们的全心、全魂和全心思、爱主我们的神。

马可十二章三十节也告诉我们,要全力爱主。这里的"力"是指我们物质的身体。因此,我们需要用我们全身所有的力量爱主,也要全心、全魂并全心思爱主。这指明我们的全人——我们里面的所是和我们外面的所是,都要被主我们的神占有并浸透。这就是圣别、圣化。

# 灵与心

我的负担是要指出,我们这些基督徒,在基督里的信徒,必须是活的。要作一个活的信徒,关系到我们的灵和心。就着道理而言,我们可以说,我们运用我们的灵就活了。但是就着实行而言,运用我们的灵好象常常行不通。我们许多人能作见证,我们虽然运用我们的灵,但这还不能每次都有效地叫我们活。运用灵没有果效的原因,乃是心没有活动。这意思是说,心出了问题。也许心思没有更新、圣别、变化,也许没有被主浸透并被祂占有,却充满属世的事物。我们可以运用我们的灵说,"赞美主!"但这样用灵也许不能叫我们活。当我们的心活跃时,运用灵才有用。

我们的心若是沉睡不醒,运用我们的灵呼求主名就没有果效。我们行动的机关—我们的心—若是沉睡的,这样地运用灵是行不通的。这就是为何我们必须彻底对付我们的心。

这对付必须包括我们的心思、情感和意志。我们的心思必须是基督的心思,我们的情感必须被基督的爱浸透,我们的意志必须与祂的意志是一。我们心的光景若是这样,我们的心就是活跃的,并且是尽功用的。当我们的心一活跃,我们呼求主就会非常有果效。

我们都需要仰望主怜悯我们。我们需要祷告:"主,怜悯我。我要我的心思得着更新,我要我的情感充满你的爱,我要我的意志真实地与你的意志是一。"如果我们有这样的心,那作我们行动机关的心就会得坚固,在圣别上无可指摘,就是在成为圣别的光景里无可指摘。

# 用圣别和尊贵, 持守我们的身体

保罗写帖前三章时,必定有意要从里面的所是—心,进一步说到外面的所是—身体。 所以他嘱咐信徒们要禁戒淫乱,用圣别和尊贵,持守自己的身体。

淫乱是粗鄙的罪。按照圣经,撒但的目的是要利用罪玷污神为祂自己所创造的人。任何一种器皿脏了就污秽了。不仅如此,肮脏、污秽之器皿的功用就废掉了。譬如,我们不会使用肮脏的杯子;我们用脏杯子以前,必须先把它洗干净。神造的人原是纯洁的器皿,但撒但将罪注射到人里面,目的是要污秽人,破坏人。最污秽人的罪就是淫乱。偷窃是罪恶、不洁的,但不象淫乱那样污秽人。淫乱破坏了神的目的,破坏了人的身体,也破坏了家庭和社会。没有什么象淫乱那样严重破坏人性。因此,保罗说到心—里面的所是—的圣别后,他没有忘记说到外面的所是。

淫乱总是出于善变的心、未得坚固的心。你的心若得了坚固,撒但就很难试诱你犯淫乱。但是善变、变化无常的人,很容易跌入淫乱的陷阱。

保罗写三章时,可能想到要接着写关于信徒外面的所是。他可能对自己说,"保罗,你现在说的与里面的所是有关。信是在于心,爱是在于情感,二者都与人里面的所是有关。但外面的身体又如何?"保罗是位优秀的著者,他写一件事就写得很透彻。因此,当他说到外在一面的圣别时,他所对付的是最污秽人的罪—淫乱。

务要禁戒淫乱。你若卷入淫乱,就给种种败坏开了大门。信徒和不信者,都被淫乱这粗鄙的罪所破坏。因此,保罗吩咐信徒要禁戒淫乱。他告诉他们,圣别是神的旨意。因为神的旨意是要保守我们一直在圣别中,所以我们应当禁戒一切不洁的事物,使身体得蒙保守。

在这一点上,我要对青年人说一些话。我们基督徒也许需要看报纸,好知道世界局势。我几乎天天看报,但有几页我从来不看,因为那些是污秽人的。你的心思一旦因着看了一张图片受了污染,你就很难把这种污染的元素挪去。不仅如此,有些谈话我们不应当听,也不应当接触不洁的事物。但最重要的是,我们应当禁戒淫乱。我们必须在神面前保守、护卫我们的器皿是圣别的。我们的器皿必须是圣别、分别出来的,并要被神浸透,我们也要在人面前用尊贵持守自己。

人受造原是尊贵的,因为人是照着神的形像造的。因此,我们要彰显神并代表神。神派给我们最尊贵的地位。婚姻是圣别而尊贵的事,为要完成神的定旨,所以圣经告诉我们要尊重婚姻。但淫乱破坏人类,使堕落到淫乱里的人失去尊贵。因此,我们必须用圣别和尊贵.保守我们的身体洁净。

# 为着召会生活的圣别生活

我信我们已经摸着了保罗写帖前三、四章时灵里的负担。他首先对付心所代表的里面所是,然后对付身体所代表的外面所是。就着里面说,我们的心必须得坚固,成为圣别;就着外面说,我们必须用圣别和尊贵持守自己的身体。这就是过圣别的生活,而这圣别的生活乃是为着召会生活。我们的心若得着坚固,在圣别上无可指摘,我们若用圣别和尊贵,保守我们的身体洁净;这样,我们就实际地过为着召会生活的圣别生活。

第二十三篇 全然圣别我们,使我们的灵、与魂、与身子得蒙保守,得以完全(一)上一篇 回目錄 下一篇

读经: 帖撒罗尼迦前书四章九节、十三节, 五章八节、十六至二十四节, 哥林多后书七章一节, 约翰一书一章六节, 提摩太前书一章五节, 罗马书六章六节、十九节, 七章二十四节, 八章十至十一节, 十二章一节, 哥林多前书六章十三节下、十五节上、十九至二十节。

#### 概览

保罗在帖前五章二十三节说,"且愿和平的神,亲自全然圣别你们,又愿你们的灵、与魂、与身子得蒙保守,在我们主耶稣基督来临的时候,得以完全,无可指摘。"我们若要了解这节经文,就需要简略地复习整卷帖撒罗尼迦前书。一章指明,为着召会生活的圣别生活是由信、爱和盼望所构成的。这种生活必定离弃偶像转向神,服事活神,并等候主来。这是一章启示的重点。二章告诉我们,使徒尽全力抚育这种生活,如同乳养的母亲和劝勉的父亲。他们顾到这种生活,并且培育这种生活,使其产生配得过神的国和荣耀的行事为人。

这种生活怎么能配得过神的国和神的荣耀?只有一条路,就是得以圣别。因此,三章说,这种生活需要补足信心,并使爱心增多洋溢,好叫主可以坚固我们的心(就是我们这个人行动的机关),使其在圣别上无可指摘。这就是坚固我们里面的人、我们的心、我们行动的机关。

保罗在四章接着指出,不仅我们里面的心应当得坚固,成为圣别;我们外面也需要用圣别(或,圣化—成为圣别的过程),持守自己的身体。不仅如此,物质的身体不仅需要在神面前用圣别持守,也需要在人眼前用尊贵持守。保罗在这一章里还说到死了、睡了的圣徒。他论这件事的时候牵涉到盼望。保罗在三章说,为着召会生活的圣别生活应当在信心上得以补足,爱心要增多洋溢;然后在四章他给我们看见,死了的圣徒复活乃与盼望有关。

保罗在五章八节说到信、爱和望这三件事:"但我们既是属于白昼,就当谨慎自守,穿上信和爱的胸甲,并戴上救恩之望的头盔。"在争战中,我们身体上两个顶重要的部分一头和胸一需要护卫。胸必须遮盖,头必须保护。因此,我们有信和爱的胸甲,遮盖我们的胸;也有救恩之望的头盔,遮盖我们的头。我们研读雅歌时曾指出,追求者的胸表征在基督里的信和爱。为这缘故,胸甲是属于信和爱的。我们的头,我们的心思,就是思想的器官连同其思想,需要受神救恩头盔的保护。因此,帖前五章给我们看见,当我们打属灵的仗时,我们需要神军装的遮盖,这包括信和爱的胸甲,以及救恩之望的头盔。五章把基督徒生活三个基本的元素—信、爱、望—都包括在内。

末了,保罗在五章二十三节说出他的渴慕,愿和平的神全然圣别我们,这不仅包括心

与身体这两方面。我们里面有心,外面有身体。心与身体形成一个活的、有活动之人主要的结构。

我们这些活人里面有心,外面有身体。心是我们的引导者,因为心引导我们的行动、活动和动作。身体是我们外面行动的凭借、器官。因此,我们的心借着我们的身体行动,我们的身体在我们心的引导之下活动。这是三章论到心的圣别,以及四章论到身体圣别的原因。

这样,我们的灵与魂又如何?虽然魂的组成成分与心非常相象,但是魂与心之间仍然有所不同。论到我们这个人的组成,我们有灵、魂和身体。但是在我们的行动、生活上,我们有心和身体。因此,当我们说到我们的所是时,应当提到灵、与魂、与身体。但说到我们的生活、行动时,就应当提到心和身体。我们每天的生活关系到我们的心和我们的身体。为这缘故,保罗在帖撒罗尼迦前书里把我们的所是和我们怎样行动加以区别。在行动上,我们有心与身体。但就我们的全人而言,也就是论到我们的所是,我们有灵、魂与身体。

帖前三章说到我们里面的部分—我们心的圣别。四章说到我们外面的部分—我们身体的圣别。然后在五章,这卷书的结语里,圣别包括我们的全人。这是保罗说到和平的神全然圣别我们的原因。保罗说"全然",是指我们整个灵、魂和身子。因此,他表达自己的渴望说,愿众圣徒的灵、魂、身子得蒙保守,得以完全。这就是全然圣别。

五章二十三节的副词"全然"指明量一面。这辞指向一个事实,就是我们全人的每一部分—灵、魂、身体—都需要圣别并蒙保守。不仅如此,"完全"这个形容词是指质一面。因此,保罗这个优秀的著者简要地指明,就量一面说,我们需要全然圣别;就质一面说,我们需要蒙保守,得以完全。我们需要蒙保守,不是部分的,或是肤浅的,乃是完整的,也就是完全而完美地蒙保守。我盼望帖撒罗尼迦前书的这个概览,会帮助你们了解,我们在本篇信息和下篇信息所要交通的。

#### 三部分的人

神实在渴望全然圣别我们。祂要在我们全人的三部分里,保守我们—保守我们的灵、魂和身体。按照五章二十三节,我们这个人是由三部分构成的,也就是说我们有三部分:灵、魂和身体。

我年轻信主时就知道人有三部分这个真理,我也为这个真理争辩。在神学里,这叫作三分论(trichotomy)。还有一种二分论(dichotomy)的学派,教导人是由两部分—身体和魂—组成的。帖前五章二十三节有力地证明,二分论是不对的。在这一节经文里,灵与魂二字中间有连接词,魂与身子之间也有连接词。这指明灵、魂、身子是不同的、有区别的。然而有些圣经教师认为灵与魂是同义辞。这就好比将我们肉身上不同的肢体,譬如胃和肝,说成是一样的。将魂与灵说成是同义辞,是非常严重的误解。

多年前,一位相信二分论的传教士去香港参加我在那里开的特会。在一次聚会后,他要求和我有些交通。他告诉我特会太好了,接着又说,"你教导说人是由三部分组成的,我不相信这个。人只有两部分—看得见的部分和看不见的部分。"我回答说,"弟兄,说人是三部分组成的,这并不是我的教导,这是圣经上的教导。帖前五章二十三节你怎么说?

保罗在这节经文里说到灵、与魂、与身子,三个名词带着两个连接词,你怎么能说人只有两部分?"他回答说,"我知道这节经文,但我不相信灵与魂是两个不同的东西。"我再对他说,"弟兄,这意思是说你不相信圣经。"他表示他非常相信圣经,但不论我怎么说,他还是相信灵与魂是同义辞。那时我说,"你若认为灵与魂是同义辞,就好象说鼻与口是一样。你若要这样相信,我就不与你争辩。但在我看来,口是口,鼻子是鼻子。你难道用鼻子说话.用口闻味么?"

我说这事,是要指出灵与魂之间有很大的区别。灵与魂不是同义辞,灵是灵,魂是魂。 正如鼻与口是不同的器官,有不同的功能;照样,灵与魂也是不同的器官,有不同的功能。 帖前五章二十三节说到灵、与魂、与身子,这清楚地指明我们是由三部分组成的。

身体得蒙保守的意义很容易了解。保罗在四章吩咐信徒要禁戒淫乱。禁戒淫乱就是用 圣别持守我们的身体。但保守我们的魂和我们的灵是什么意思?我们必须能实际地解释, 如何保守我们的灵和我们的魂。

# 读经时的缺欠

我们基督徒读圣经的方式有一个缺欠。这个缺欠就是我们把许多话都当作理所当然的,以为已经懂了。譬如,我们读帖前五章二十三节时可能会说,"帖前五章二十三节所说的话我懂,这里告诉我们,我们的灵、与魂、与身子应当得蒙保守,得以完全。我们从这一节经文可以知道,我们不该相信以为人只有两部分的二分论,而该相信认为人是由三部分组成的三分论。因此,我相信人是三部分组成的。"这样虽然好,但还不够,因为这在实际上并没有多大帮助。我们不要认为这节经文是理所当然的,我们需要力求了解,如何保守我们的灵与魂。

你能否说出,有哪一本基督教的书籍解释如何保守我们的灵与魂?我不知道有没有基督教的著作论到这事。如果有这样的著作,我信在已过这五十年间,我们早已读到。我们曾经指出,有些圣经教师不信我们的灵与魂是不同的两个部分。他们怎能告诉我们如何保守我们的灵与魂?因此,我在本篇信息里的负担与保守灵与魂有关。

#### 圣别与蒙保守

神不仅全然圣别我们,也保守我们的灵、魂、体得以完全。"全然"是指量一面;"完全"是指质一面。在量一面,神全然圣别我们;在质一面,神要保守我们得以完全,就是要保守我们的灵、魂、体得以完美。因着堕落,我们的体受了败坏,魂受了玷污,灵也死了。在神完全的救恩里,我们的全人都要得救,成为完全、完美的。为此,神保守我们的灵脱离死的元素(来九14),保守我们的魂不再留在天然和老旧里(太十六24~26),并保守我们的体脱离罪的败坏(帖前四4,罗六6)。神这样的保守,以及祂彻底的圣别,维持我们过圣别的生活,直到成熟,使我们能在主的"巴路西亚"里与祂相会。

#### 运用我们的灵接触神

我们的灵是由良心、交通、直觉这三部分组成的。我们的灵主要是为着与神交通。我们与神有交通时,就接触祂。这样与神的接触,自然叫我们感觉到神,对神有知觉。直觉是指从神来的直接感觉和知觉;借着这直觉,就能知道我们是对还是错。我们若错了,就会被我们的良心定罪。但我们若是对的,就会被我们的良心称义。因此,我们的良心或是

控告、定罪我们,或是宽恕、称义我们。保守我们灵的路,首先是要运用灵与神有交通。 我们若不能这样运用我们的灵,我们的灵就会留在死沉的光景里。

我们基督徒每逢同来召会聚会时,都必须尽功用。我们需要祷告、赞美或作见证。这就是运用我们的灵,不让我们的灵静止不动,或是留在死沉的光景里。但遗憾的是,许多圣徒并没有这样运用他们的灵来保守灵。他们却让自己的灵静止不动,好象将他们的灵留在坟墓里。

然而,有一些弟兄尽功用的次数太多,却没有基督真实的丰富,而使聚会受到打岔。 他们一再站起来说话,却言之无物。我要劝这样的弟兄们静默一段时间,直到他们有把握, 有一些基督的丰富真的成为他们的分。他们若站起来释放这些丰富,众圣徒都会因他们喜 乐,因为他们的见证对人有帮助。

虽然有些圣徒尽功用太过,其中缺少基督的丰富,但大多数的圣徒却需要更多运用他 们的灵来尽功用。

# 保守我们的灵是活的

帖前五章有一些经节帮助我们看见,保守我们灵的第一条路,是正确地运用灵,以保守我们的灵是活的。十六至十九节说,"要常常喜乐,不住地祷告,凡事谢恩;因为这是神在基督耶稣里对你们的旨意。不要销灭那灵。"喜乐、祷告、谢恩乃是运用我们的灵。当我们这样运用我们的灵,就能叫我们的灵活。运用灵,使我们的灵活,是保守灵的第一条路。

没有人喜欢肉身上有任何疾病。你若病了,当然不会想让你的身体一直病下去。相反的,你会尽一切可能,使你的身体从这种不健康的光景里出来。照样,我们不该把我们的灵留在死沉的光景里。我们该竭力使我们的灵从那种光景里释放出来。

我们怎能把我们的灵从死沉的光景里释放出来?我们可以借着喜乐、祷告、谢恩,运用我们的灵,而使其得着释放。你知道保持缄默,乃是叫你的灵留在死沉的光景里么?你若让你的灵留在死的光景里,这意思就是说,你没有与圣别人的神合作,以保守你的灵。

因着堕落,我们的灵死了。因此,我们的灵必须胜过死这个难处。圣徒参加召会聚会时,常在死的光景里。他们在聚会中坐在椅子上,灵是发死的。但他们这个人其他的部分却可能非常活跃。譬如,他们的思想可能在批评别人作的见证;他们也许在想,有些见证并不真实,有些见证非常老旧。这些圣徒批评别人,却不保守自己的灵。他们不保守自己的灵,而让他们的灵留在死沉的光景里。

我要极力强调这个事实:要保守我们的灵,首先必须运用灵,好将灵从死亡中拉出来。不信者的灵完全是死的。在你四围的人,在学校、工作场所或住家邻近地区的人当中,大多数人的灵里完全是死的。你许多的亲戚,也许最亲近的家人,灵里也是死的。你有没有从灵里死沉的光景里分别出来,成为圣别? 许多圣徒没有这样分别出来。这是他们在聚会中从来不祷告、不赞美的原因。他们不喜乐,也不谢恩。他们不运用灵赞美主,宁可让灵留在死沉的光景里,好保留自己的面子。有些人可能对自己说,"我是个有教养的人。我必须叫别人知道我是文雅的、受过高等教育的。因此,我在聚会中要很有教养地静坐着。让那些青年人和没有受过很好教育的人在聚会中喊叫赞美吧,我可不要那么作。"你的态度若是这样,你的灵就是死沉的。不仅如此,就你灵的光景而论,你并没有圣别。你是凡

俗的, 因为你与那些灵里死沉的人为伴。

这种让我们的灵留在死里的习惯,甚至侵入了在主恢复里召会的聚会中。我不是要鼓励人在聚会中不受约束。我的重点乃是:我们需要把我们的灵从死的光景中拉出来,在圣别我们的事上与三一神的工作合作。神要将我们众人从那些灵里死沉的人中间分别出来。我们既蒙了重生,就必须与众有别。我们要给人看见,我们的灵是活的,不是死沉的。因此,我们的灵应当喜乐、祷告,并且向主谢恩。

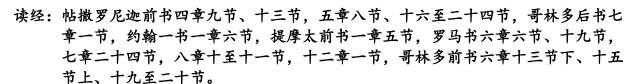
# 保守我们的灵不受玷污

保守我们灵的另一条路,是在林后七章一节。保罗在这节说,"所以亲爱的,我们既有这些应许,就当洁净自己,除去肉身和灵一切的玷污,敬畏神,以成全圣别。"这节经文指明,我们应当禁戒肉身和灵一切的玷污。我们必须远离污染我们灵的一切事物。所以我们应当保守我们的眼睛不看恶事,譬如那些玷污人的图片。这样的图片不仅玷污我们的眼睛,也玷污我们的灵;这是我从经历中学知的。一九三三年我第一次访问上海。那时召会有两个会所,一个在上海西面,一个在北面;两个会所相离甚远。在交通方面,我们常利用电车,从西上海到北上海要花一个小时以上。我头几次搭电车时东张西望,看着大街上各种景观。等我到了会所时,我发现我的灵非常死沉。我注意看街上那许多东西,就叫我的灵死沉。从这件事我学会,当我搭电车时要闭起眼睛祷告;这就保守了我的灵。因为我学习这样保守我的灵,所以当我到达北上海的会所时,我的灵还是活的。我的确在我的灵里得以圣别。

你若因着看某些图片而被污染,你的灵就会被玷污、污染而死沉。结果,你必须先求主洁净你,除去一切玷污,否则你就不能祷告。我举出这事作例证,说明我们必须与圣别人的三一神合作,使我们的灵得蒙保守,远离死沉和污染。

第二十四篇 全然圣别我们,使我们的灵、与魂、与身子得蒙保守,得以完全(二)

上一篇 回目錄



保罗在帖前五章二十三节说,"且愿和平的神,亲自全然圣别你们,又愿你们的灵、与魂、与身子得蒙保守,在我们主耶稣基督来临的时候,得以完全,无可指摘。"我在前一篇信息曾指出,保守我们灵的路,首先就是要运用我们的灵与神交通。按照五章十六至十八节,我们必须喜乐、祷告并谢恩。我们若这样行,我们的灵就会从发死的光景出来,而活过来。其次,我们要保守我们的灵不受一切的玷污和污染。在本篇信息中,我们要接着来看,怎样保守我们的魂和我们的体。

# 清理我们心理之心的动脉

我们心理的心有三个主要的动脉,就是魂的三部分—心思、意志和情感。我们要知道 怎样实际地除去这些动脉的阻塞,是很重要的。为了要除去我们物质之心动脉的阻塞,医 生会开一些药方,但有许多时候需要动手术才能除去。除去心理之心三个主要动脉的阻塞 之路,就是向主彻底的认罪。我从经历中学会,我们必须停留在主面前一段时间,承认我 们的缺点、失败、错误、恶行和罪。

#### 关于心思

我们可以从承认我们心思、思想里所有的罪与不洁开始。我们心思的动脉就好比沟渠,被脏东西所堵塞,需要挖掘清理,水才能流通。我们的心思满了污秽,结果这个动脉就阻塞了。我们要清除心思动脉的障碍物,就必须承认我们思想里以及我们思想方式上一切有罪的事物。借着承认思想里一件件的罪,这动脉的阻塞就会除去。

当我们这样认罪时,我们可以向主承认自己对许多事的领会是多么天然。你也许不觉得你对许多事的领会很天然,所以你需要到主面前,对祂说,"主啊,光照我,暴露我的心思,暴露我所有的思想。主,把我的心思完全带进你的光中。"然后你应当照着主的光照和暴露,承认你思想上一件件的难处。譬如,主也许给你看见,在你的婚姻生活和家庭生活中,你的领会非常的天然。你对你的丈夫、妻子、孩子以及家庭事务的领会,也许都是天然的,一点不属灵。如果主在你里面暴露这一点,你应当马上承认说,"主,赦免我,我虽然爱你,但我对婚姻生活的领会完全是天然的。主,拯救我脱离这种天然的领会,把这种领会从我里面拿去。"这个例子说明,我们对于我们的心思,该有这种的认罪。我们要有这种暴露与认罪,就需要有一段长的时间与主同在。

#### 关于意志

至于我们的意志又如何? 我们若针对我们的意志到主面前,主会彻底而详细地暴露我们的意志。我们好象在神圣的显微镜底下接受察验,因为我们意志里的病菌,要一一被带到光中。我们特别会看见,自己是何等的背叛,我们不知道什么是服从主。我们需要一个承认我们意志里背叛的病菌。主也许给你看见,几年前你在某一件事上作错了。也许祂又叫你看见,你错待了某一位弟兄或姊妹。每一次你都需要认罪。你应当因着在祂的光中被祂暴露而感谢祂。我们若承认主在我们意志里所暴露的一切,就能清除我们的意志这个动脉的阻塞。

# 关于情感

我们也需要清除情感这个动脉的阻塞。当我们看见,我们情感的难处多么严重时,我们也许会极其难过。我们会感到失望,对我们的情感这样的光景觉得十分羞惭。我们会看见,许多时候我们恨我们所该爱的,爱我们所该恨的。当我们进到圣所的光中,就会看见我们全人最丑陋的一面就是我们的情感,因为我们运用情感不得当。我们的喜乐和忧伤可能全是天然的。当主暴露我们时,我们会对自己表达喜乐和忧伤的方式感到羞愧,因为那样的表现常是天然的、属肉体的、甚至是属肉的。难怪我们心理的心不能正确地尽功用。

我们若花够多的时间清除心理之心三个主要动脉的阻塞,就会感觉到我们全人活了。 我们的心思、意志和情感,都会非常健康。这些"沟渠"里面的"污秽"都被挖除了。

没有人能替你作这项清除的工作。我可以与你谈论这事,但你必须亲自去作。因此,你需要天天到主面前,求祂暴露你心思、意志、情感里一切不正确的事物。然后,在祂所 暴露的光中,你需要认罪。

你也许不觉得你的思想、决断或情感有什么不对。这就是你需要到主面前求祂光照的原因。举例说,有时我们的身体出了毛病,我们却不知道。甚至医生发现我们的毛病,开了合式的药方以后,我们还不觉得需要药物的治疗。但我们吃了药,药起了作用,洁净并医治了我们的身体,我们就会相信医生的劝告没有错。照样,尽管我们不觉得我们的心思、情感、意志有什么不对,我们还是需要到主面前,服用祂给我们的"药物"。我们若吃了这药物,我们心理之心的动脉就会保持清洁而没有阻塞。

#### 保守我们的身体

我们不仅要知道怎样保守我们的灵与魂,也必须知道怎样保守我们的身体。罪已经破坏并败坏了我们的身体。为这缘故,罗马六章六节说,我们的身体是"罪的身体"。不仅如此,我们已经把我们堕落身体的肢体献给罪、邪恶和不法。罗马六章十九节说,"你们从前怎样将肢体献给不洁不法作奴仆,以至于不法。"譬如,一个人赌博的时候,就把他的手献给罪和不洁的事了。

保罗接着在罗马七章二十四节说,我们的身体是属死的身体:"我是个苦恼的人!谁要救我脱离那属这死的身体?"保罗又在罗马八章十节指出,灵因义是生命,但"身体……因罪是死的"。

我们若要保守自己的身体,就应当过一种绝对不跟随旧人、不跟随我们魂的生活。罗马六章六节说,"知道我们的旧人已经与祂同钉十字架,使罪的身体失效,叫我们不再作罪的奴仆。"我们若不跟随旧人,罪的身体就失效了。这意思是说,罪的身体无事可作而

失业了。但我们若照着魂生活,就会用我们的身体服事旧人。因此,我们若要保守自己的身体,首先必须不照着我们的魂生活。

第二,我们若要保守自己的身体,我们身上不论哪个肢体,都不可献给任何有罪的事物。譬如,我们应当保守自己的眼睛远离邪恶的图片,保守我们的耳不听不洁的事。收音机广播的许多节目,都是玷污人的。许多圣徒曾经作见证,他们受不了学校或工作场所里的一些谈话,因为那些话太邪恶了。许多属世的人说罪恶的话,丝毫没有羞耻的感觉。我们必须保守我们的身体不看、不听那些污染并败坏身体的事物。这就是用圣别持守我们的身体。

保罗在帖前四章嘱咐我们要禁戒淫乱,借此说明这样持守我们身体的重要性。禁戒淫乱就是用圣别和尊贵持守我们的器皿——我们的身体。因此,我们为了要保守自己的身体,就不该把我们的肢体献给任何罪恶的事物。

今天世界满了玷污和污秽。这使我们很难持守自己的身体。不论我们到哪里,都有玷污人的元素。父母应当训练自己的孩子(甚至小学生也不例外),远离这些污秽人的元素。有些父母认为应当让儿女们接受试验,好培养抵抗力,他们都犯了严重的错误,将来会为此后悔。这样照顾子女的父母,种的是什么,收的也必定是什么。

我这个老人能见证说,我们必须持守自己的身体。你们不要以为年纪大了就不需要护卫自己远离情欲和玷污。只要我们的身体还没有改变形状,还留在旧造里,我们就需要一直持守自己的身体。

持守我们的身体,事实上非常困难。保守我们的灵与魂,比持守我们的身体容易。在 这玷污人、污秽人的世界中,我们最难作到的,就是持守自己的身体。我们需要谨慎,任 何会玷污我们身体的东西,我们都不要看、不要听、也不要摸。

# 我们与神的工作合作

我们在五章十二至二十四节看见,圣别的生活与神的工作合作。十二至二十二节给我们看见信徒的合作,活出属灵、圣别的生活。二十三至二十四节说到神的工作,圣别并保守信徒。神渴望全然圣别我们,并保守我们的灵、与魂、与身子得以完全。然而,我们必须与祂合作。合作的路就是常常喜乐,不住地祷告,凡事谢恩,不销灭那灵,在召会聚会中不藐视申言者的话。我们若这样地合作,我们的灵就会蒙保守,不至死沉;我们的魂会蒙保守,使心思、意志、情感不受污染;我们的身体也会蒙保守不受这世代的污染。这样,我们就能实际地过为着召会生活的圣别生活。保罗写帖撒罗尼迦前书这卷给初信者的书,目的是要他们过这种为着召会生活的圣化且圣别的生活。