# 目錄

# 基督的丰富并丰满与主今日前进的恢复



第一篇 基督的丰富 (一)

第二篇 基督的丰富 (二)

第三篇 基督的丰满 (一)

第四篇 基督的丰满 (二)

第五篇 主今日前进的恢复(一)

第六篇 主今日前进的恢复(二)

第七篇 主今日前进的恢复(三)

## 第一篇 基督的丰富(一)

# 回目錄 下一篇

读经: 腓立比书二章六至八节,约翰福音五章十七节,希伯来书一章二至四节,以弗所书三章十八节,八节,九至十一节。

上一次我来到菲律宾,是在一九八五年。四年后这一次我再来,看见许多新的面孔, 尤其大部分都是年轻人,觉得非常喜乐。我们这一次的负担,主要是说到三方面,第一是 关乎基督,第二是关乎召会,第三是关乎主今日的恢复。这是此次特会中的二个重点:基 督、召会和主的恢复。这三点不是主昨天的恢复,乃是主今日的恢复。

#### 基督的包罗与无限

基督是圣经中一个专一且中心的题目。照圣经新旧约所启示的,基督太深、太高、太长、也太阔了,祂是我们无法说透,也无法测量的。我们平常谈论到基督的时候,都说得太平常了,只是说到「基督是慈爱的」,「基督是有怜悯的」,「基督是宽恕的」,「基督也是有忍耐的」。然而,这些辞句都太浅、太平常。圣经里说到基督所用的辞句,常是非常的深奥,也因此人就容易将祂忽略了。

今天我们要来看基督一切的丰富,第一项就是基督的包罗与无限。包罗是指祂的内容, 无限是指祂的量度。就祂的内容说,祂什么都是,祂无所不是,因此祂有一个特别的名字, 就叫作「我是」。(出三14。)若是宇宙中有神,祂就是神;(罗九5;)若是宇宙中有人, 祂就是人。(提前二5。)祂是一切,甚至祂是你,也是我,是每一个在召会中的人,(西 三11,)祂的内容是包罗的。

此外, 祂的量度是无限的, 如同宇宙的阔长高深。(弗三 18。) 好比人类登上月球, 已经有相当的高度, 然而那还只是太阳系的一部分; 宇宙有太阳系的亿亿万万倍大。基督既 如同宇宙的阔长高深, 祂的量度也是无止境的。

#### 主的人位、性情、经历、工作、成就,及所达到的,都超越无比

我们都知道,人位就是指人的自己。但人的人位相当渺小;惟独主耶稣的人位才是超越无比的。第一,祂是神,神乃是主耶稣,我们在主耶稣以外寻找不到神。此外,神也是无所不是的,祂的所是乃是无限量的,祂是能力、权柄,是光,也是爱。所有宇宙间积极的事物,都是预表神自己,像伟大、权威、尊贵、荣耀、高尚,都是神的说明。人的言语无法将这位奇妙之神的所是,形容得完全。第二,祂也是人。主耶稣不仅是神,祂还要加上人,这人位才算完全。在主耶稣还没有成肉身以前,神仅仅是神,并不是人,但今天这位神也成了人。旧约的申言者所敬拜的,还只是神,并不是人;但是主耶稣的降生,乃是这位神取了人性,成为一位神而人者。

在主耶稣末了三年半出来尽职,广传福音时,那些跟随耶稣的人,常常谈论一个问题:这一位究竟是谁? 祂是神还是人? 在我们天然的观念里,神人二者分得清清楚楚,但是在这里竟然有一位,祂是神,又调着人; 祂是人,却又包藏着神。神和人在祂身上调成一个,所以祂乃是一位「神人」。

马可四章记载,有一天主耶稣要渡海去到对岸,海面上忽然起了大风暴,波浪打入船内,可是这时耶稣却在船尾靠着枕头睡着了。(35~38。)我们知道神是不会打盹的,神更是不用睡眠的,但这位主耶稣竟在颠簸最厉害的船尾,平平安安的睡觉。风浪一波波的袭来,门徒都吓坏了,赶紧叫醒耶稣,对祂说,「夫子,我们丧命,你不顾么?」(38。)耶稣醒来后,斥责风和海,它们就大大的平静了。祂也同时责备门徒的胆怯和小信,门徒就大大的惧怕,认不出在他们眼前这奇妙的一位,是神还是人。

有一天, 主耶稣也曾经告诉尼哥底母说, 祂是「从天降下仍旧在天的人子」。(约三13。)祂不是先在天, 后在地, 祂乃是同时在天又在地, 这就是主耶稣基督。祂是我们的救主, 也是我们所信的那一位, 作了我们的生命。所以今天祂不仅是在天又在地, 祂还在你里面, 在我里面, 在这会场中每一个信入祂的人里面。以弗所四章六节告诉我们, 祂是超乎众人, 贯乎众人, 也在众人之内。祂是无所不在的, 如同空气一样, 可以在任何的范畴之内, 这就是祂的包罗, 也是祂的无限, 祂超越、测不透的丰富。

神的性情也是丰富无比的,好比圣洁、公义…都是神的性情。我们若信入神,就有圣洁、公义。但你越说没有神,就越没有圣洁、公义。这是我们无法明瞭的。好比空气是什么?我们不知道,但我们却是天天在呼吸;若是五分钟不呼吸,恐怕我们都要了了,空气对我们实在是太紧要了。此外,我们生活所需要的,还有食物和水,然而这两样都需要付上代价;但是我们呼吸空气,却不用付任何代价,也不用经过任何处理的过程,甚至不需要特别的用力,就能够享受到它。不仅如此,这三者中最重要的,就是空气,我们不能一时一刻离开它。赞美主!我们所最需要的,对我们最为便利。主耶稣对我们也是这样,祂是我们人生中所最需要,也是最方便的一位。祂所以这样方便,就是因为祂是这样无限,祂无所不是,所以我们才能享受祂的丰富。

#### 人人都需要这位耶稣基督

我们都知道,作人不容易。所以有些年轻人,到了十八、九岁时就想要自杀,因为作人太难了。父母都爱儿女,但是这爱也会有叫儿女觉得为难的时候;同样的,儿女虽是父母的宝贝,但他们也会折磨得令父母难受。所以作父母、作儿女的不容易;作丈夫、作妻子的也不容易;再有作老板、作伙计的,作教员、作学生的,作各行各业的都不容易,所以我们都需要耶稣。因为只有主耶稣才够资格作人。我们若没有主耶稣,作父亲不够资格,作母亲也不够资格,作任何一种角色都没有资格,甚至会有自杀的念头。只有耶稣进来了,我们才会除去自杀的念头。因为耶稣太丰富了,祂进到你里面后,你对祂的享受,乃是无法形容的,祂能应付我们人生一切的需要。

他的人位、性情、经历、工作、成就,以及所达到的,都是超越无比的。他是这样的一位,因为他包罗无限,所以他超越无比。好比我们所喝的水,它所以这样宝贵,一面是它内里的成分非常丰富,一面是这些成分乃是人体所需要的。无论我们知道不知道,只要我们把水喝进去,它就会在我们里面起作用,应付我们的需要,使我们不觉得口渴。我们的人生也是这样,不知道是什么缘故,只要耶稣一进来,我们就觉得好得无比,没有耶稣就是一团糟,这是人无法解释的。因此,人人都需要耶稣,人里面种种的情形,只有神才能应付,才能解决。在我们的人生中,我们都需要这位包罗无限的基督。在他里面有说不出来人的丰富,也有说不出来神的丰富,必能将我们拯救到底。

#### 阔、长、高、深的基督, 应付人生所有的需要

比方,有一个年轻人信主得救了,在他得救以前,他非常不讲理,也常常胡作非为,什么人都拿他没有办法;无论是学校、警察局、法院、或是他的父母,对他都束手无策。但是有一天,奇妙的很,这位年轻人信了耶稣,只经过三、五天的时间,他全人就产生了奇妙的转变,因为他所接受的耶稣,在他里面起了管治的作用,将他身上那些古怪的行为都规正过来了。

过了一些日子之后,他发现自己身上还有古怪的性情、脾气等,他会恨人,也会嫉妒人。但是他觉得自己既然作了基督徒,就不该再有这些情形,于是他就想改良自己,结果越改良脾气越大,越改良越容易嫉妒人。这是因为他凭着自己在努力,因此就不容易有改善。我们也常有这种经历,越是追求主,就越觉得自己不行。所以我们爱主,追求主时,总要记得把自己放下,撇弃自己,无论自己多古怪、多有脾气、多骄傲,都要不顾一切的来接触主。当我们用灵不断和主接触时,不是要求主为我们作事,乃是要接触主的自己。好比我们把电接到自己的房屋里,不是去求电发光、发热,乃是要接上电源,使电流通,结果电就输送进来,使每一样电器都能转动,发生功效。所以我们要一直在灵里和主有接触,主就会消杀我们的脾气、骄傲,也会吞吃我们的嫉妒,使我们得蒙拯救。

至终,主神性里的丰富,和祂人性里的大能大力,就要变作我们的人性。这就是那无限的基督进到我们里面,应付我们所有的需要,使我们能作一切的事。好比保罗所说,「我在那加我能力者的里面,凡事都能作。」(腓四 13。)他又在哥林多前书告诉我们说,他成了一个不平常的人,这原不是他,乃是神的恩与他同在。(十五 10。)因为保罗从前曾是亵渎神的、逼迫人的、也是侮慢人的,(提前一 13,)等他接触了基督以后,基督就在他里面,使他成为一个非凡的人。

不仅如此,保罗还说,他所享受之基督的丰富,乃是追测不尽的。末了他甚至说, 「我以认识我主基督耶稣为至宝。」(腓三8。)基督的丰富是追测不尽的,祂又高又深, 量度如同宇宙的阔长高深。(弗三8。)我们需要用整个一生来经历祂的丰富。

#### 认识自己无用,经历基督追测不尽的丰富

今天你们在座有许多年轻人,都认识了这位基督,也认识了祂的无比丰富。我们要学习接触祂,也要学习遇见祂。此外,也有一些弟兄姊妹,愿意全时间事奉主,参加训练。我愿意你们知道,受训练就是要暴露我们,使我们知道自己什么都不是,什么都不能,我们是坏到极处,毫无用处的。因此,我们必须接触基督,仅仅倚靠祂是不够的,要让我们在祂里面,也要让祂在我们里面,天天联于祂,时时呼吸祂。我们要看见,我们无法胜过自己的脾气,我们也不能改良自己,使自己有进步。但是今天我们有一条路,就是接受这位耶稣基督,祂是你的好脾气,也是你的进步,你的改良,祂乃是我们积极方面的一切一切。

这位主今天是灵,我们里面也有人的灵。我们的灵和神的灵,灵灵相交,灵灵相调成为一,这就是我们的训练所要达到的。我们的训练不是办神学院,也不是办修道院,这训练乃是要带领弟兄姊妹认识自己,看见自己的无用而接触基督,使基督的丰富成为我们的丰富。

此外,有的弟兄姊妹可能以为,受训会使你成为有经历的人。但我要告诉你们,人的经历无论是年轻的、或是年长的,都是一文不值。常常我们越有经历,越是无用。我虽然这样年长,但是我一点不相信自己的经历,我的经历反而常常会害了我。因此我们要认识,人无论老、少,好、坏,都是无用的,人人都需要耶稣,只有耶稣才有用。你们这一百多位受训的弟兄姊妹,若是都能把这些话听进去,这个训练就成功了,菲律宾召会的数目很快的也就能翻一倍。

#### 产生召会, 完成神永远奥秘的经纶

今天我们事奉主的难处,就是觉得自己有用,而忽略了取用主耶稣,所以也就不能享受他。我们要认识,基督的丰富是追测不尽的,只要我们放下自己,真觉得自己无用,基督的丰富就要成为你的经历。这追测不尽的丰富,也就是我们今天所要传的福音,而这丰富当作福音传给人时,就会产生出召会,以完成神永远奥秘的经纶。从前我们所传的福音,只是告诉人要悔改认罪,就能免沉沦得永生,那是不够产生召会的。正确高品的福音乃是让人看见自己的无用.并经历基督那追测不尽的丰富.结果就能产生召会.以完成神永远奥秘的经纶。

#### 纲目

#### 壹 基督的包罗与无限

- 一 人位、性情、经历、工作、成就,及所达到的,都超越无比一腓二 6~8,约五 17,来一 2~4
  - 二 量度如同宇宙的阔长高深一弗三 18
- 贰 基督的丰富一弗三 8
  - 一 追测不尽
  - 二 当作福音传给人
  - 三 产生召会、完成神永远奥秘的经纶-弗三 9 ~ 11

## 第二篇 基督的丰富(二)

## 上一篇 回目錄 下一篇



读经: 哥林多后书十二章九节,约翰福音一章十四节,哥林多后书十三章十四节,腓立比书四章十三节,哥林多前书十五章九至十一节,腓立比书一章十九节,提摩太后书四章二十二节,哥林多前书六章十七节,腓立比书一章二十一节。

在上一篇信息中, 我们看见基督的包罗与无限, 祂这些包罗与无限也就成了祂的丰富。可惜时间太短, 我们说得不够透彻, 不过请你们记得, 基督的人位、性情和祂一切的经历, 以及祂的工作、成就并所达到的, 都是包罗无限的。在祂的工作方面, 祂解决了罪、撒但、我们的己、肉体和旧造, 也解决了世界, 和宇宙间一切消极的事物, 这一切祂全数都解决了。积极方面, 祂也成功了救赎和救恩, 并完成了称义、复活与成圣。

至终, 祂达到了诸天, 达到了王权, 达到了宝座, 也达到了荣耀和尊贵, 这些都是包罗无限, 也都是超越无比的。今天, 这一切都成了祂的丰富, 在这丰富里有神性和人性, 都是为着要给我们经历的。我们虽然不能明白得透彻, 但是我们却能天天享受祂。这好比我们每天都会吃白米饭, 但少有人认识米饭的究竟, 然而我们却能天天享用, 这实在是一个奥秘。

#### 基督的恩典

#### 是经过过程的三一神的化身,成为信徒的享受

这位神所有的丰富就是祂的恩典。恩典的意义就是神白白的作了我们的享受。我们今天享受神,乃是享受祂的包罗与无限,白白的赐给我们作恩典。约翰一章十四节说,「话成了肉体。」因这缘故,神就带来了恩典给我们享受。这些恩典都是基督的所是,也就是基督一切的丰富。

首先基督是神, 祂把神给了我们, 这是祂恩典的一面; 其次祂也是人, 把祂的人性给了我们, 这又是恩典的另一面。连祂在地上的经历和祂在十字架上所完成的, 以及祂所成就并所达到的, 包括祂的升天、登宝座等, 都一并白白的赐给我们, 成了我们白得之分。祂更是光、爱、圣洁、公义、权柄、能力和力量, 这些都成了我们的享受, 也都是恩典的各方面。

我们也知道,恩典是出于神的爱,并借着圣灵的交通进入我们里面的。所以林后十三章十四节说,「愿主耶稣基督的恩,神的爱,圣灵的交通,与你们众人同在。」圣灵的交通是把神的爱和基督的恩都灌输到我们里面,成为我们每天的经历和享受。这些都是基督的恩典。

这恩典也是经过过程的三一神的化身。三一神的成分乃是父、子、灵,经过了成为肉体、经历人生、钉死十架、从死复活、并升上高天、进入荣耀等过程。若没有经过这些过程,祂还不是人;但祂经过了成为肉体,就成为人了。祂若没有在地上经历过人生,就不知道人生一切的光景,也无法亲尝人世的苦味;祂若没有钉十字架,就无法尝过死的味道;祂若没有进入复活,虽然祂是生命,也就无法经历复活。祂若一直高高在天,不肯来到地上,再升上天去,就无法有为人生活以及死而复活的经历。

三一神一父、子、灵一经过了种种过程。祂每经过一种过程,就加上了一种成分:经过成为肉体就加上了人的成分;经过钉十字架就加上了死的成分;经过复活后又再加上了复活的成分:进入升天、得荣之后,就再加上升天、荣耀的成分。今天我们所信的这位神,有各

式各样的成分在祂里面,这些对于祂是丰富,对于我们就是恩典,好让我们得着、经历并享受。

#### 够信徒用的

今天这些恩典和享受都是够我们用的,它没有一点残缺,乃是丰丰富富的够我们用。我们都知道作人不容易,上有父母,下有儿女,左右还有妻子丈夫。不要说应付别人,要应付好这三层就很难了。我们若能同父母、儿女、丈夫或妻子都相处得合式,作人就很成功了。不过除此之外,人生还有诸多的苦难、诸般的艰难;然而神的这恩典,也就是基督的丰富,在各种境遇中都是够我们用的。

我们若得着这位基督作恩典, 祂就会在里面作我们的享受, 足够我们来应付周围一切的人、事、物, 使我们不仅能经历苦难, 还能在召会中作一位好弟兄、好姊妹, 经历成圣、变化, 至终还叫我们模成基督荣耀的形像, 使我们完全成熟, 进入祂的荣耀, 与祂相配, 这些都是恩典替我们作成的。

#### 作能力覆庇信徒

这些恩典是神自己所是的一切丰富。现今逐渐的作到我们里面,也组织在我们身上,所 以这能力就作了我们的一切,也成了覆庇我们的能力。

#### 在凡事上加力与信徒, 使信徒成为非凡的人

不仅如此,这恩典也在凡事上加力给我们。保罗说,他成了一个非凡的人,但这并不是他,乃是基督的恩与他同在。说到基督与我们同在,可用电作比方。当电与麦克风同在时,麦克风就能扩大声音;不过电与人同在时,人就会被电击毙,这乃是与电同在的果效。基督的同在,头一步是把杀死带给我们,第二步就使我们与基督同活。

与基督同死同活是我们的命定。若没有基督与我们同在,我们就无法经历死,也无法经历复活,我们仍旧留在自己里面,这是一件可定罪的事。人若能经历与基督同死同活,才是正确的,也才是正当的。比方一个电动玩具,若没有电同在,它就不能发动,只能停在原地;若是电的供应来了,它就能不停的运转。我们这些信的人也是如此,当基督的恩典与信徒同在时,就能在凡事上加力与信徒,使信徒成为非凡的人。

#### 耶稣基督之灵全备的供应

#### 耶稣基督之灵,乃是基督的化身,就是那在复活里是灵的基督

基督的包罗与无限成了基督的丰富。今天这丰富成了我们所享受的恩典,而这恩典能临到我们,乃是在于灵。三一神是灵,三一神的终极总结也是灵。不仅如此,连耶稣基督从死里复活之后,也成了赐生命的灵。但这不是说有三位灵,这乃是一位灵的三方面。从神那一面来看,祂的性质是灵;从三一神的终极总结来看,从耶稣基督成为肉体,钉死十架,复活升天后来看,祂仍然是灵。不仅如此,今天临到我们身上这一切基督的丰富,作了我们恩典和享受的,更是在于灵。

我从幼年起,就非常宝贵神的恩典。但这恩典到底是什么?这灵又怎样临到我们?我们都不得而知。然而就在这时候,恩典却是天天临到我们,也就是那灵一直与我们同在。提后四章二十二节说,「愿主与你的灵同在。愿恩典与你同在。」主的灵与你同在,那就是主的恩典。

今天早上我们在这里唱诗觉得很喜乐、很甜美,这是因为我们有神的灵同在,那与我们同在之神的灵就是恩典。若是今天你的父母亲难为你,你还能歌唱,还能阿利路亚,那就是有恩典与你同在。再比方,有人称赞你,说你的优点时,你非但不骄傲,反倒能谦卑,里面满了荣耀主的感觉,这就是那灵与你同在。这个同在的灵也就是恩典。凡我们凭自己所作不到,后来却能作出来的,乃是因着那灵与我们同在,也是即时的恩典与我们同在。

#### 基督的丰富, 成为这灵对信徒的全备供应

基督的丰富实化在这灵里,对信徒乃是全备的供应。我们需要什么,这全备的灵就供应我们什么。我们需要神,这全备的灵在我们里面就是神。你若觉得自己的人性太差,在你里面的灵,就会以耶稣的人性供应你。若是你需要忍耐,这灵就会供应你忍耐;若是你需要口才,这灵就会供应你口才;若是你需要喜乐和平安,这灵在你里面就以喜乐和平安供应你。这些全备的供应也就是在我们里面不断供应我们的恩典。

#### 这灵住在信徒的灵中,与信徒成为一灵,给信徒经历,活出基督

我们已经看见,这恩典乃是一个人位,而这人位就是神的灵,神的灵也就是基督的实际,而基督又是三一神的化身,至终,临到我们的乃是灵。当祂给我们享受时,就是恩典。所以今天的关键就在于灵。祂不在你的耳朵里,也不在你的头脑里,祂乃是在你的灵里。林前六章十七节说,「与主联合的,便是与主成为一灵。」这说明那灵与我们的灵能成为一灵。经历到最终,我们全人就是基督的恩典,也就是那包罗无限的基督。

保罗在书信的末了常说愿恩典、平安与你们同在。我们知道平安乃是从恩典来的,恩典就是与我们同在的灵。现今这全备供应的灵就在我们的灵里,只要我们一操练灵、运用灵,就能接触那灵. 经历赐恩典的神. 也经历祂的包罗与无限,这就是我们所享受基督的丰富。

#### 纲目

#### 叁 基督的恩典-林后十二 9

- 一 是经过过程的三一神的化身,成为信徒的享受一约一 14, 林后十三 14
- 二 够信徒用的
- 三 作能力覆庇信徒
- 四 在凡事上加力与信徒一腓四 13

五 使信徒成为非凡的人—林前十五 9~11 肆 耶稣基督之灵全备的供应—腓一 19

二 基督的丰富,成为这灵对信徒的全备供应

三 这灵住在信徒的灵中,与信徒成为一灵,给信徒经历,活出基督一提后四 22,林前六 17, 腓一 21

## 第三篇 基督的丰满(一)

### 上一篇 回目錄 下一篇



读经:约翰福音一章十四节、十六节、以弗所书一章二十三节。

#### 神的丰富成为基督的丰满

三一神的丰富,在成为肉身里,满溢出来,成了作三一神化身之基督的丰满一约一 14,16

前两篇信息我们看的是基督,本篇信息我们要来看召会。圣经中有两个辞非常难懂,一个是基督的丰富,一个是基督的丰满。丰富在英文是 riches,丰满在英文是 fullness,riches 和 fullness 两个辞互不相干。但从中文的丰富、丰满来看,却能看出原文的关联,丰富产生丰满,丰满出于丰富,富了就满了。丰满是丰富的彰显,没有丰富就永远不能丰满,丰富达到极点就是丰满。比如:在这里有两个杯子,里面都装了水,里面的水是很丰富,但是还不够丰满。如果再加水,直到满溢出来,你就看见丰满了。

基督所有的是丰富,这丰富进到我们里面满溢出来,就叫丰满。约翰一章十四节说,「话成了肉体,支搭帐幕在我们中间,丰丰满满的有恩典,有实际。」这个恩典和实际,不只是丰富的,还是丰丰满满的。一般人以为「丰丰富富」和「丰丰满满」差不多,岂不知丰富和丰满有不同的讲究,丰满比丰富要多得多。比如说,在我右边这个杯子里的是丰富,我们看不见;但是在我左边这个杯子里的是丰满,大家看得见。中国字非常有意思,它从来不说富出来,它只说满出来。

神成为肉身所带来的恩典,不仅是丰富的,更是丰满的;不仅是丰富在里面,更是丰满的满溢出来。所以约翰一章十六节才说,「从祂的丰满里我们都领受了。」因此,你以后祷告时,不要再说,「主阿,从你丰富的恩典里,我们都领受了。」你要说,「主阿,从你丰满的恩典里,我们都领受了。」因为丰富是藏在里面,丰满是满溢出来。丰富是多,然而还不够多:丰满则是多而又多.多到满溢出来。

丰富是什么?丰富就是主耶稣的所是,主所是的一切就是祂的丰富。祂是神,祂又是人;祂是光,祂又是爱;祂是圣洁,祂又是公义;祂是宽大,祂又是忍耐,祂是一切,所以祂又名我是。大凡一切积极的事物祂都是,祂是高大的,也是低微的;祂是长,也是阔,所以祂的所是是丰富的。丰满是什么?当主所是的丰富彰显出来,就是主之所是从我们里面满溢出来,这时丰富就成了丰满。

神的丰富在基督里满溢出来,成为基督的丰满,乃是作神的彰显;信徒从基督这丰满 里都领受了丰富的恩典—约一 16

神的丰富在主身上是丰富,在我们身上是丰满; 祂是基督,我们是召会;基督是丰富,召会是丰满。就像这两个杯子里的水,是一样的水,在这个杯子里是丰富,到另一个杯子里满出来,就成了丰满。丰富的是基督,丰满的是召会,这二者乃是一个。丰富是藏在里面,丰满是显在外面;藏在里面的是基督,显在外面的是召会,所以召会就是基督的彰显。基督的彰显就是基督的丰满,祂的丰满是出于祂的丰富。丰满在祂里面是丰富,丰富显在我们身

上就是丰满。当我们说丰富的时候,是指基督;当我们说丰满的时候,是指召会。丰富成了丰满,就是指基督成了召会;丰富与丰满,就是基督与召会。

新约也给我们看见,这个丰富的源头乃是神。有一天,这位神成了肉身,来到人中间。 祂是神,却在人的肉身里,把祂的丰富一项一项都彰显出来,祂所显出来的就是丰满。在神 里面的是丰富,从基督身上显出来的是丰满。犹太人是从神蒙恩,今天我们基督徒是从基督 蒙恩。犹太人在神里敬拜,是为了得着丰富;今天我们基督徒在基督里敬拜,乃是为了能得 着丰满。

大家不要忘记这一层,神就是话,神成了肉身,丰丰满满的有恩典,有实际。不是丰丰富的,乃是丰丰满满的。在神那里是丰富,到基督这里就成了丰满,所以我们不是从丰富里接受,乃是从丰满里接受。今天我们不是直接从神蒙恩,我们乃是在基督里蒙神的恩典,而且我们所说的恩典不是神直接的恩典,乃是神在基督里的恩典。所以这恩典不仅是丰富的,更是丰满的;不仅是恩典,更是恩上加恩的恩典。

基督是在神的丰富里,当神的丰富变作丰满,那才是召会。因此,召会不是在神的丰富里,召会乃是在基督的丰满里。在神的丰富里还没有召会,到基督的丰满里才有召会。这给我们看见,丰富是基督,丰满是召会。

现在我们回到纲目,第一,神的丰富成为基督的丰满。我信你们现在都懂了。在这个大点之下还有两个小点:(一)三一神的丰富,在成为肉身里,满溢出来,成了作三一神化身之基督的丰满。神是伟大的,祂不受任何限制,同时祂又是抽象的。虽然我们看不见,也摸不着,但祂却是实在且存在的。有一天祂成为肉身,作了一个人,显在人中间,祂是神的化身,神的丰富在这一位身上,并且从这一位身上彰显出来,神的丰富就成了丰满,显在外面。(二)神的丰富在基督里满溢出来,成为基督的丰满,乃是作神的彰显;信徒从基督这丰满里都领受了丰富的恩典。我们在这里看见三个重要的辞,第一是丰富,第二是丰满,第三是丰满成了彰显。先是丰富,显出来就成了丰满,这一个丰满就是彰显,如同流出来的水,就是水的彰显。

#### 基督的丰富成为基督的丰满

基督的丰富就是神的丰富,这个丰富藏在基督里面就是丰富,显在基督外面就是丰满。 当主耶稣在地上的时候,彼得来了,约翰来了,雅各来了,马利亚也来了,许许多多的人 都来,他们也都从主耶稣领受了。我请问你们,他们从主耶稣领受,是领受在主耶稣里面 的恩典,还是显在主耶稣外面的恩典?「是显在外面的恩典。」「对了。」所以约翰才说, 从祂的丰满里我们都领受了,而且恩上加恩。(约一 16。)这个恩典已经显出来了,我 们已经得着了,而且是一直来,一直来,来个不停,是恩上再加恩,因此就成为一个彰显。

作经过过程之三一神化身的基督,祂的丰富,给众信徒经历,满溢出来,成为祂的丰满

基督的丰富在祂里面是丰富,显出来就成了基督的丰满。作为经过过程之三一神化身的基督,祂里面的丰富给我们经历,并满溢出来,就成为祂的丰满。

我是在一九六二年复活节,在美国湾区第一次讲这篇道,记得当时我用美国人是美国丰富的彰显作比方。我说我刚到美国时,看见美国人长得既高大又健壮,心里不太明白。后来我在超级市场,看见各式各样丰富的食物,我就明白了。美国人就是因为吃了美国那些丰富的食物,才长得这样高大。

在美国超级市场里有各式各样丰富的食物,美国人吃了这些食物,并且消化吸收进来,就变作一个个高大的美国人;各式各样的食物是美国的丰富,一个个高大的美国人就是美国的丰满。超级市场那些美国的食物,经过了一周的时间都变作美国人的组成了。美国牛肉、美国鸡、鱼、蔬菜、水果…,没有吃之前是美国的丰富,吃进去消化之后,就变作美国的丰满。美国人就是美国的丰满,是他们把美国的丰富彰显出来。

同样的,基督的丰富原来都在基督里面,我们吃了这些丰富,这些丰富消化在我们里面,我们就成为基督的丰满。基督徒就是基督的丰满,这些丰满是彰显基督的。今天在座都是基督徒,虽然有人属灵的身量比较高大,有人小一些,然而无论大小,都是吃基督、享受基督的丰富所产生的。召会就是所有基督徒加在一起,所彰显出来的丰满,这个丰满也就是基督的身体。

基督的丰富,满溢于众信徒,就成了基督的丰满,作基督的彰显,以致也作神的丰满一弗一 23

基督的丰富满溢在信徒里面,也满溢在信徒身上,就成了基督的丰满,作基督的彰显,以致也成为神的丰满。基督的丰富是先成为祂的丰满,因着祂是神的化身,所以这个丰满也是神的丰满。在约翰一章十六节,神的丰满是在基督身上,到了以弗所一章二十三节,神在基督身上的丰满就成了召会。这一个基督的丰满,结果也就成了神的丰满。所以你要看见,神的丰满先在基督身上显出来,而后在信徒,也就是在召会身上显出来,结果在召会身上显出来的,还是神的丰满。

#### 作基督彰显的丰满, 就是基督的身体

基督的丰富所显出的丰满,就是基督的身体,这个身体就是基督的彰显。我站在这里,若是只有一个头吊在空中,头以下没有身体,那我就一点也不丰满。但是若有一个美国大个子,高七尺一寸,重三百五十磅,站在这里,他的身体就会彰显出他的丰满。同样,基督的身体,就是基督丰满的彰显。

#### 这身体就是基督的众信徒所构成的召会

第一,这一个身体是在基督里,以基督神圣的生命所构成的。一个假信徒,虽然名为基督徒,却没有基督的生命,他对于基督这一个生机的身体无分无关,就像卖主的犹大,虽然名为基督徒,却与基督的生命无关,所以他在基督的身体上也是无分无关的。凡是在基督这一个生机的身体上有分的.都有基督的生命。

第二,是出于基督的,在生命与性情上都与基督是一。所有基督身体上的肢体,都是出于基督,在属灵的生命与性情上,与基督是一。

第三,是由神所生之生机的,不是由人所为之组织的。这一个生机体就是基督那生机的身体,是由基督的丰富经过我们的享受消化而构成的。

#### 壹 神的丰富成为基督的丰满

- 一 三一神的丰富,在成为肉身里,满溢出来,成了作三一神化身之基督的丰满一约一 14,16
- 二 神的丰富在基督里满溢出来,成为基督的丰满,乃是作神的彰显;信徒从基督 这丰满里都领受了丰富的恩典—约一 16

#### 贰 基督的丰富成为基督的丰满

- 一 作经过过程之三一神化身的基督, 祂的丰富, 给众信徒经历, 满溢出来, 成为 祂的丰满
- 二 基督的丰富,满溢于众信徒,就成了基督的丰满,作基督的彰显,以致也作神的丰满一弗一 23
  - 三 作基督彰显的丰满, 就是基督的身体
  - 四 这身体就是基督的众信徒所构成的召会
  - 1 是在基督里以基督神圣的生命所构成的
  - 2 是出于基督的,在生命与性情上与基督是一
  - 3 是由神所生之生机的,不是由人所为之组织的

## 第四篇 基督的丰满 (二)

上一篇 回目錄 下一篇

读经: 以弗所书四章十六节, 歌罗西书二章十九节, 以弗所书四章十五节, 十三节, 十二节, 十六节, 七至十一节。

在已过几篇信息里,我们看过基督的丰富和基督的丰满,基督的丰富临到我们,为要产生基督的丰满,也就是基督的身体。本篇信息我们要来看,基督生机的身体需要长大,基督生机身体的长大,就是作基督身体之召会生机的建造。

在新约圣经中有些奥秘的点,是读经的人容易忽略,也是读经的人较难进入的,就像保罗在以弗所书中所揭示,关乎基督的丰满,就是基督的身体,也就是基督的召会这个思想。关于召会,说到她是基督的身体,(弗一 23, )是一个很深的名词;保罗在以弗所四章,用了更深的一个名词「基督的丰满」。(13。)他说基督的丰满就是基督的彰显,这个彰显完全在于神那永远、神圣的生命。

在约翰十章十节,主耶稣说,我来了,是要叫羊得生命,并且得的更丰盛。大多数基督徒都知道生命是为着救恩,基督作我们的生命是为着使我们得拯救。当然这样的认识并没有错,然而这个看见还不够,因为基督进到我们里面,不仅仅是为着作生命拯救我们,祂更是要借着祂这拯救的生命,把我们作成祂的召会。

召会是基督的身体,她不是组织的,乃是生机的;不是外面事物的,乃是里面生命的。召会就像我们人的身体一样,人的身体表面看来,是由四肢百体组合而成,好像是一个组织,实际上人体的每一部分都在于生命,所以召会不是一个组织,而是一个生机体。你看我这十只手指头,每一只指头不只和我的身体相联,还和我的身体有生命的关系,和全身的血液都循环交通,这整个身体就是一个活的、充满生命活动的生机体。至于在我前面这张木头台子就不同了,它是由一块一块的木头排在一起组织起来的.里面没有一点生命。

#### 基督生机的身体需要长大

召会是基督的身体。人的身体怎样需要长大,基督的身体照样也需要长大。在以弗所四章里,长大或长成这样的辞,最少用过三次。他先说「直到我们众人都…达到了长成的人」。(四 13。)人刚生下来的时候身量很小,然后他需要一天天长大,直等到成人。召会既是基督的身体,也需要这样天天长大。接着又说,「在一切事上长到祂,就是元首基督里面。」(四 15。)一个基督徒得救了,他就是一个在基督里的人,但是在他身上还有许多不在基督里的东西,所以他需要在一切事上把地位让给主,好让主在他里面长大。

最后说,「叫身体渐渐长大。」(四 16。) 召会是基督的身体,身体是长大的,不是扩大的。我们常说召会扩大了,事实上,扩大这个辞并不合圣经;召会不是扩大的,召会应该是长大的。没有生命的东西可以说扩大,有生命的东西才该说长大。当你说到一个国家,你可以说扩大,因为国家是组织的,不是生机的;但是当你说到召会时,你就应该用长大,因为召会是基督的身体,是生机的,不是组织的。

召会既然需要长大,并且还要达到我们众人都长大成人,满有基督长成、丰满身量的 地步,所以我们必须认识基督的身体要如何长大。

#### 凭神在众信徒里的增长而长大

基督身体的长大,是凭着神在我们里面的增长。今天神就在我们里面,我们若是爱神、追求神、凭神活着,就会给神机会,使祂能在我们里面增长。当神在我们每一个信主的人里面增长时,这个增长就使召会长大起来。因此召会的长大,绝不会因着人天然生命的长大而长大,召会的增长绝对是神在我们每个人里面的增长。我们里面的神加多了,召会这一个身体就长大了。所以我们必须追求神,让神在我们里面有地位。当我们把地位一步一步的让给神,我们里面就要被神充满,神在我们里面就增长了。

#### 使众圣徒在一切事上长到元首基督里面, 满有基督的成分

神在我们里面增长,就使我们在一切事上长到元首基督里面。我们虽然得救了,已经是在基督里的人,但是我们可能还有好些事不在基督里。

我一九六二年初到美国时,正是嬉皮盛行的时候。我所居住的加州,就是嬉皮的发源地,尤其在洛杉矶那里,有成群的嬉皮。他们来听福音,有一些人也得救了。我还记得有一次,我正在讲道的时候,有一个留着长头发的嬉皮走进来,他的长发披肩,上面还戴了一个花花绿绿的圆箍,他进来了就坐在前排。接着又进来一个高高大大的嬉皮,穿了一双邋邋遢遢的拖鞋,也不穿袜子,进来后也坐在第一排。他听我讲道的时候,把脚伸出来,脚趾头还上上下下的晃来晃去。

这两个人一坐,我的道还真不容易讲,但是无论怎样,他们两个人都得救了。一、二天之后,那个戴头箍的人来聚会时,我看他头上的箍去掉了。这是好现象,因为他在戴头箍这件事上,已经长到元首基督里面了;再过几天,他又来聚会,长头发剪短了一些,我心里很欢喜,他在剪头发这件事上又长到基督里了;又过了些日子,他再来聚会时,我都认不出他来了。因为他不但刮了胡子,面孔也修得干干净净的,在留胡子这件事上,他又长到元首基督里了;再过一些时候,他剪了短发,从领子往上剪了三寸。另一个光着脚趾头的嬉皮,过了两天来聚会的时候穿了袜子,不过还穿着拖鞋。再过几天,他把正派的皮鞋换上去了。到这个时候,他们的外表看起来,可以算得上是正正派派的人了。

这两个活的见证给我们看见,每一件事都要长,就是在剪头发、留胡子这样的事上也都需要长。一个人越追求主,主就越在他里面得着地位,他也就越在主里面长大。实在说来,不是我们长,是祂在我们里面长,祂在我们里面长得越多,我们长到基督里也就越多。

再举个例子,姊妹的难处就在梳头。晨兴祷告常常连五分钟也拿不出来,但是一站到镜子前面梳头发,往往一梳就是二十分钟,这样的梳头是不在基督里。我们在梳头这件事上需要长大。还有的人喜欢打长电话,一打电话,耳朵就黏在电话筒上,久久放不下话筒,这是打电话没有在基督里。所以在以弗所四章十五节才说,在一切事上长到元首基督里面。

这个说起来容易,长大可不容易。我看我的小孙儿,今天看他是这样,过五天看他还是这样,我看了一年,他好像也没有长多少。我们在主里面的长大常常也是很慢,但是无论怎样,我们都需要长,在一切事上长到元首基督里面。你不要以为你这样梳头不是问题,你这样梳头就表示你爱漂亮过于爱主,你爱世界过于爱主,这就会拦阻你在主里面长大。如果你忘掉你梳头发的方式,每天只要把头发梳得规规矩矩、整整齐齐就好。你能这样,就证明你里面向基督臣服了。所以要长大,在大事小事,在一切事上长到元首基督里面。

#### 直到众圣徒长大成人,满有基督丰满身材的度量

你们从各处来的弟兄姊妹,你们那里的召会长不长,是在于你们长不长;你们长不长,是 在于基督在你们里面长不长。你里面该给基督地位,祂在你里面长了,你在祂里面也就长了; 你长了,你所在的召会也就长了,这就是基督生机的身体在你身上逐渐长大。所以要让基督在 你里面长,你也在祂里面长,好使召会往你身上长,这就是基督身体的长大。

#### 基督生机身体的长大,就是作基督身体之召会生机的建造

召会是基督的身体,身体的长大就是身体的建造。简单的说,长大就是建造,召会的长大就是召会的建造。你在长大,你就是在建造。若是你不长大,一直停留在旧样里,对召会而言,就是一种拆毁。在一个召会中,只要有一部分弟兄姊妹在长大,那个地方的召会一定能得着建造。因此长大实在是建造的关键,你长我长他长,当我们大家都长时,这样的长就是建造召会。

死而复活升天作元首的基督, 凭祂死而复活的生命, 产生一些有恩赐的人, 作恩赐赐 给祂所产生作祂身体的召会

基督升上高天,凭着祂死而复活的生命,使蒙拯救的罪人成为恩赐,如同使徒、申言者、传福音者、牧人和教师,并将他们赐给召会,以建造祂的身体。

基督赐给祂召会的这些恩赐,为要成全圣徒,好叫他们作新约惟一职事的工作,就是 建造基督的身体

#### 为有恩赐的人所成全的圣徒, 每一肢体就其度量, 生机的尽职, 直接建造基督的身体

主耶稣说,祂要建造祂的召会。祂说了这话之后,并没有自己亲自来建造,祂乃是把祂所成全一班有恩赐的人,像使徒、申言者、传福音者、牧人和教师,赐给召会。而这些有恩赐的人也不是直接来建造,他们乃是先去成全圣徒,然后再由被成全的圣徒来建造。圣经给我们看见,每一位圣徒都是祭司,都应当供圣职,也就是直接建造基督的身体。有恩赐的成全那些没有恩赐的,那些没有恩赐的得了成全以后,就一同来作有恩赐的人所能作的事。所以在召会中,每一个人都能作新约职事的工作,每一个人也都能直接的建造召会。

在基督生机的身体里,有恩赐的人是生命供应的节,其他的肢体都是这生机身体的各部分,二者配搭生机的建造基督的身体

借着生命供应的节,并借着依其度量尽其功用的每一部分,身体得以长大,把自己建 造起来

以弗所四章十六节说,「本于祂,全身借着每一丰富供应的节,并借着每一部分依其度量而有的功用,得以联络在一起,并结合在一起,便叫身体渐渐长大,以致在爱里把自己建造起来。」基督身体上的肢体有两类,一类是供应的节,就是指那些特别有恩赐的人,另一类是每一部分,就是指身体的每一肢体。基督身体的每一肢体,都有其借生命的长大与恩赐的发展而有的度量,可以为着基督身体的长大而尽功用。基督的身体借着供应的节,和尽功用的各部分,叫自己长大。基督身体的长大,就是基督在召会里的加增,结果叫基督的身体把自己建造起来。

或许你在召会中不是供应的节,但你总是身体的一部分,你应当尽你生机的功能。基督教作礼拜的仪式,把基督徒生机的功能都抹煞了。今天我们不能再走那条一人讲众人听的老路。我们要众弟兄姊妹都起来,有的作节的供应,其他的部分也各尽功用,越尽功用越得操练,越得操练就越有用处。这样就叫身体长大,把身体直接建造起来。

感谢赞美主,召会是基督的身体,基督的身体是生机的,有供应的节,也有其他尽功用的各部分。这两方面结合起来,联络在一起,就能叫身体长大,这个长大就叫身体得着建造。

#### 纲目

#### 叁 基督生机的身体需要长大-弗四 16

- 一 凭神在众信徒里的增长而长大一西二 19
- 二 使众圣徒在一切事上长到元首基督里面,满有基督的成分—弗四 15
- 三 直到众圣徒长大成人,满有基督丰满身材的度量—弗四 13

肆 基督生机身体的长大,就是作基督身体之召会生机的建造—弗四 12, 16

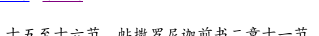
- 一 死而复活升天作元首的基督,凭祂死而复活的生命,产生一些有恩赐的人,作 恩赐赐给祂所产生作祂身体的召会一弗四 7~11
- 二 基督赐给祂召会的这些恩赐,为要成全圣徒,好叫他们作新约惟一职事的工作,就 是建造基督的身体一弗四 12
- 三 为有恩赐的人所成全的圣徒,每一肢体就其度量,生机的尽职,直接建造基督的身体一弗四 16

四 在基督生机的身体里,有恩赐的人是生命供应的节,其他的肢体都是这生机身体的各部分. 二者配搭生机的建造基督的身体

五 借着生命供应的节,并借着依其度量尽其功用的每一部分,身体得以长大,把自己建造起来

## 第五篇 主今日前进的恢复 (一)

上一篇 回目錄 下一篇



读经:以弗所书四章七至十二节,十五至十六节,帖撒罗尼迦前书二章十一节, 使徒行传二十章二十节,二十七节,三十一节。

在已过的信息里,我们看过基督,也看过召会。这两个辞也可代换为丰富与丰满,在基督是丰富,在召会就是丰满。在本篇信息中,我们要来看主的恢复,这里不是说主一般的恢复,乃是说主今日的恢复。这恢复是进一步的恢复,也是一个前进的恢复。并且我们不是说已往主的恢复,乃是重在说,主在今天已经前进(advanced)的恢复。

#### 新约里完整的启示

主的恢复就是恢复圣经中原本就有,后来却失去的真理。我们都知道,这本新约圣经是主在这时代里完整的启示;神新约的经纶、神新约的计划都完备的记载于其中。时间上也涵盖了从施浸者约翰出来,直到新耶路撒冷的出现。

在这段期间的开始,记载着主耶稣出来为神作工,经过了人世的一切风霜;而后祂被钉死在十字架上,完成了包罗万有的死,解决了一切消极的人、事、物。接着祂又从死里出来,进入复活;在复活里,祂升入高天,得着了荣耀、尊贵,并登上宝座为神掌权;至终祂也成了神所高举的元首救主,将圣灵浇灌下来,使祂所有的信徒得着能力和权柄,好传扬福音拯救罪人。不仅如此,祂还赐下有恩赐的人来建造召会,这些有恩赐的人就是祂所成全的使徒们,他们把所救来的罪人建造成一地一地的召会,我们把一地一地的召会加起来时,就是基督的整个身体。

我们也看见,当这身体享受了基督的丰富时,就变成了基督的丰满。这丰满乃是基督的彰显,而基督又是三一神的彰显。所以召会不光是基督的彰显,最终也要成为三一神的彰显。这一个身体,祂的丰满和彰显乃是逐渐建造起来的,也就是靠着基督身体逐渐的长大,达到基督丰满之身材的度量。

到那时,基督会再临,在地上设立千年国度。一面作祂圣徒中得胜者的赏赐,一面惩治那些虽然信主得救,却是失败的信徒,另一面也在地上成全犹太人和余剩的外邦人。这一切都作成了之后,千年国度就结束了。接着就是新天新地的来到,新耶路撒冷由神那里从天而降,她乃是被成全的圣徒加上被成全之犹太人的组合。这新耶路撒冷也就是君王与祭司的体系。凡在新耶路撒冷的都是君王,也都是祭司;他们一面事奉神,一面为神作王掌权。那些被成全的外邦人,就在新耶路撒冷周围作新地上的百姓。这些都是新天新地永世里的光景,那经过种种过程的三一神就在其中得着永远的彰显,这就是新约完整的启示。

#### 历代以来真理的恢复

主所给我们这些完备的启示,虽然都在新约里,可是在使徒时代的末了,这些真理就逐渐的失去了。真理失去的原因是召会的堕落,所以到了启示录第二、三章的时候,主耶稣就来呼召得胜者,这些得胜者一面过得胜的生活,一面也把失去的真理再恢复过来,所以这个得胜和恢复,乃是在第一世纪末,使徒们还没有过去的时候就开始了。

从前在英国所兴起的弟兄们中,有一位著名的召会历史学家布罗本(E. H. Broadbent),他写了一本「走天路的教会」,这本书的特点是记载从使徒时代开始直到十九世纪末,许多历代得胜者所恢复的一项一项真理。其中包括家喻户晓的路德马丁,他是十六世纪的得胜者,恢复了因信称义的真理。到了十七世纪,在天主教中,有追求内里生命的奥秘派兴起,他们反对当时又死又冷的光景,这一派是以盖恩夫人为首,他们在生命上有很好的经历,但是对召会的认识却不够清楚。

再来到主后一千七百多年,主在欧洲兴起新生铎夫弟兄,他虽然对召会的真理和实行比较清楚,但是并没有达到极致。又过了一个世纪,到一千八百多年时,主在英国兴起一班弟兄们来,也就是达秘(J. N. Darby)弟兄和当时的许多大教师,他们将圣经和召会的真理恢复得相当透彻,尤其是把圣经中的异象、预表和预言都解开了,这些都是重要的恢复。可以说他们就是主在启示录三章所说非拉铁非召会所表征的。

#### 主在我们中间的恢复

弟兄们兴起了二、三十年后,他们就荒凉、分裂,并且一直堕落到今天。约在二十世纪初,主在欧美各地无法再有恢复,就被迫到亚洲的中国,寻见了我们中间第一位领头释放真理的人,他也是大家早已熟知的倪柝声弟兄。他是在十七岁得救,二十二岁时开始为主说话,也就在这一年,在他家乡福州,开始了第一个在远东主恢复里召会的聚会。

#### 集历代的丰富大成

倪弟兄曾经受过良好的英文教育,而且博览群籍。他得救以后,不只爱主、追求圣经,也经常和西教士们有接触,收集了许多基督教的经典名作。他所收集的,第一是历代名人和大教师们对圣经和信仰的讲解,这包括了早期所谓的教父们(Church Fathers),以及后来的路德马丁、盖恩夫人、芬乃伦、新生铎夫、和达秘等,所有这些弟兄姊妹们的著作,他都有收集。第二是许多属灵伟人的传记。第三是许多召会历史方面的书。这些书籍加起来总共有三千多本。从这么多经典的著作里,他得到莫大的帮助,也看见许多的亮光。经过他诸多的选择与参考,再加上他自己读经所看见的,也就把这些丰富集其大成,带领众人来实行召会的生活。

#### 实行召会的生活

起初我们中间事奉的操练、聚会的方式、以及传福音的实行,可以说百分之八十都是跟随十九世纪弟兄会的作法,特别显著的就是翻译一本名为 Hymns For The Little Fock的诗集,我们将它翻作「小群诗歌」。这是因为那时弟兄们看见,召会在地上应该没有特别的名称,如同月亮在宇宙何处都是月亮一样。无论是在菲律宾,或是在美国,都该只有一个月亮,虽然全地有许多国家,但这不是说全地就该有许多月亮,它仍然是一个,只是照着它的运行,到了台北就是台北的月亮,到了日本也就是日本的月亮。因此今天在地上虽然可以有千千万万地方的召会,但是仍然只有一个宇宙的召会。

所以从起头,倪析声弟兄就带领我们不要有特别的名称,一有就分裂了。今天地上的神召会、信义会、浸信会、长老会等,用不同的名称来称呼召会,就使召会四分五裂。如同人说有圣洁月亮、浸信月亮、长老月亮、信义月亮一样,就使真理完全被歪曲了,这是我们不能跟随的。虽然我们没有特别的名称,但是在召会的实行和内涵上,我们有因信称义,有圣灵浇灌,也有受浸、长老、按手等,这些该有的我们都包罗了。以致人无法对我们有确切的称呼,又因为看见我们有「小群诗歌」,就姑且称我们为「小群会」,这就逼使倪弟兄再三的声明,我们不是「小群会」,「小群」只是我们的诗歌,并不是我们的名称。

#### 实行的往前与扩展

也就在这个时候,我进到主的工作里来,那是在一九三三、三四年的时候。我们也知道我们的实行开始是相当照着弟兄会的,但是到了一九三三年,倪弟兄就开始考量弟兄会中间一些不妥当、不合圣经的情形,因此就在一九三四年出版了「聚会的生活」。到一九三七年,又写出「工作的再思」。在这两本书里,他有许多的改正。从那时起,我们逐渐有了新的恢复。

到了一九八四年,我们在主的恢复里,已经把所实行、所相信、和所传扬、所教导的,普及到全地六大洲。在一九六二年以前,主的恢复在我们中间,大体说来还都在华语世界里。直到一九六二年我到美国开工,才受引导开始尽力的作英语的工作。一年后,就发行了一分英文的刊物「TheStream」(水流报),也开始出版英文的书籍,第一本就是「包罗万有的基督」,第二本是「神的经营」。

而后过了十年,我在美国就开始有生命读经的训练,每一年分冬季、夏季两次训练。 经过十二年之久,也就把新约圣经全部读过一遍。这其中的过程是,每半年我先把一卷新 约的经文、注解同纲目编写好之后,再照着所预备的内容释放信息。统计下来,共用了二 十四次的训练,每次的训练是十天,有三十篇的信息,这样就有七百多篇的信息。这些信 息是用英文发表,甚至再翻成别种语文发行出去;透过这些文字,主的恢复就遍及全世界 各地。到了一九八四年,全球六大洲就有了八百多处的召会,可以说每一洲都有主恢复的 见证。

## 主今日恢复的缺欠

一九八四年我完成新约所有的生命读经之后,就开始观察主恢复中召会的发展,研究出召会的数字虽多,但是人数却不够多。虽然也有传福音,但是果效不理想。比方菲律宾的马尼拉召会,我一九六二年离开时大约是二百人,到今天二十七年后,才增至五百多人,很显然人数增加的速度不快,这是今天全地召会普遍的难处。

## 在传福音上

本篇信息的交通,就是要向大家证明一件事,我们在传福音的事上有了缺欠,否则这样长的时间仅仅有这些增加,是不够的。这个警号告诉我们,我们都必须谦卑,俯伏在主面前,求主赦免我们。

#### 在喂养、教导新人上

我们也同时看见,今天普遍的缺欠,不仅在传福音上,也在人得救后的喂养、照顾,以及进一步对圣徒的培植、教导、成全、装备和属灵的供应,这些都相当的缺欠。虽然我们说众圣徒个个都是祭司,没有圣品阶级和平信徒的分别,但是因着我们没有好好的成全圣徒,以致我们中间许多圣徒还是不能事奉;我们所认为召会的事奉,多半仍是指杂务说的,好比洗地板、擦窗户、排凳子、招待等,真正在属灵的事奉上,能够教导真理、供应生命如同祭司的并不多,所以有时也就难免有圣品阶级的味道。

#### 在成全圣徒上

以弗所四章给我们看见,成全圣徒的目的是为着职事的工作,为着建造基督的身体。 (12。)然而我们都还未达到,这是我们必须承认的一个事实。但圣经启示出,凡使徒、 申言者、传福音者、牧人和教师所能作的,应该是众圣徒个个都能作的。如同人今天创办 大学,不能只让学生听名人演讲,那是不够的;必须要开班,请来够多的教授,同时也给 学生分班,学生越少,教授越多越好。教授们亲自教导学生,一直教个四、五年,使学生 毕业后都能作教授所作的,这样的大学才办得成功。

今天召会的难处,就是大家都在听名人演讲,讲了一年又一年,三十年过后,大家得的成全不多。我们应当回到圣经向我们所启示的实行:「祂所赐的,有些是使徒,有些是申言者,有些是传福音者,有些是牧人和教师,为要成全圣徒。」(弗四 11~12。)不仅如此,我们还该学习保罗成全人的榜样,他不仅是出外作工,也留在那里成全弟兄姊妹。比方他留在以弗所,就有三年之久,或在公众面前、或挨家挨户,他都教导,并且是昼夜不住的流泪劝戒各人;或是关乎神旨意的事,或是关乎使徒的教训,凡与以弗所信徒有益的,保罗没有一样避讳不告诉他们。(20,27。)圣徒们接受这样的成全之后,结果个个都能作保罗所作的,这才是正常的光景。

今天基督的身体虽然还没有得到建造,遍地仍然一片荒凉,但我信主必定要恢复以弗 所四章和林前十四章,使众圣徒个个都能作使徒、申言者、传福音者、牧人和教师,这也 是主今日前进的恢复中,所必定要达到的,愿主怜悯我们。

## 第六篇 主今日前进的恢复 (二)

上一篇 回目錄 下一篇



**读经:**哥林多前书十四章一节,三十九节,三至五节,十二节,二十四至二十五节, 三十一节, 二十六节。

#### 有恩赐的人乃是为着成全圣徒

我们相信主今天正在恢复以弗所四章十一到十六节,这六节圣经是历代圣徒还没有完 全解开的。虽然这几节圣经我们读过好多遍,然而我们还不太明瞭,有恩赐的人到底如何 成全圣徒。

直到一九八四年起,我花了四年半研究,主就让我看见,祂所赐的这些使徒、申言者、 传福音者、牧人和教师, 乃是来成全人的。如同一所大学里, 有各种学科的教授, 他们分别 教授不同的科目,刚开始学生可能不太熟悉,但经过教授四、五年的指导,学生就都被成全 了。「成全」一辞,在希腊文里,首要的意义是装备,其中也包括供给、供应等意义。这样 成全的结果,使学生都会作教授所作的。再进一步说,我们用这个比喻就是要说明,神如何 借着所赐的恩赐来成全圣徒。

#### 圣徒的成全是在家、排的聚会里

我们知道神所赐的恩赐不多,因为在已过的召会历史里,使徒们不多,申言者也不多, 同样的, 牧人和教师也不多。可是得救作信徒的人却很多。好比五旬节那天, 作使徒、申言 者、传福音者的最多不过一百二十个人,他们都是跟着主耶稣学,受主耶稣教导、成全有三 年半之久。我们知道, 主耶稣最早成全的是十二位门徒, 他们中间有四位是渔夫, 这四位也 是两对兄弟,一对是彼得、安得烈,一对是雅各、约翰。他们本来都只知道怎样补网、打鱼; 对于拯救人、传福音、事奉神全都不明白, 主耶稣就将他们聚集在一起, 这就好比是小排聚 会,他们和主一同聚了三年多的小排聚会,样样都学了,样样也都会了。

曾有人问我小排聚会到底该怎么聚?我说小排聚会最好的榜样,就是主耶稣那三年半所 作的, 我们也可以说祂三年半主要就是作了一个小排聚会, 最中心的就是这十二位弟兄, 外 围是一班姊妹们,和其余的人。到五旬节那天,这小排有一百二十位,他们都是在那三年半 的小排聚会里被主耶稣成全的。

到了五旬节,很快的有三千人得救,他们本来都不懂得如何事奉神,如何带初信得救 的人,所以从头一天起,就挨家挨户开始聚起会来。行传二章告诉我们,他们天天同心合 意, 挨家挨户的有聚集。(46。)这受过成全的一百二十人, 也就开始到这三千人的家中 带领他们。古时的犹太人也是几代同堂的,若是一个人带领五个家,他们至少也有六百个 家可以带领。可能白天在圣殿里得救了,晚上就开始在家中有聚会。这就是使徒行传给我 们看见成全人的榜样。

这三千人得救后,不是只召开特别聚会,而是一家一家的有聚集。他们在聚集中不仅有 交通、祷告、擘饼,也包括了教导真理、传扬福音,所以那时家、排聚会的功能是包罗的, 他们所实行的召会生活,乃是在家里的。我们应当相信,他们是天天、常时的在信徒家中有 小排聚会。懂得多一点的,就教还不懂的人。受过主教导的,就去带领那些对神还不太认识 的。这就是要给我们看见, 召会里圣徒的被成全, 乃是在家、排的聚会里。

保罗在行传第二十章曾说,他在以弗所住了三年之久,(31,)或是在公众面前,或是 挨家挨户,他都亲自教导、劝戒门徒。(20。)他深知单单靠大聚会的教导和成全,是不够 实在的,必须到得救的人家中,一家一家的有排聚会,这样成全人才是实际的。这几天我上 午在这里,也是在公众面前对你们讲道,下午你们也就散去了。然而我心里一点也没有平安, 因为我关心的是你们到底有没有听懂?有没有进入?可能你们当场听「丰富」、「丰满」很 有味道,但一回家之后,什么「丰富」、「丰满」都忘记了。

所以我真盼望自己能够在这里住上三年,这样,我就可以挨家挨户的到你们家里去教导。若是你们上午没有时间,我可以下午来;若是你们白天没有时间,我可以晚上来,甚至半夜来,总要让你们告诉我,基督的丰富怎样能成为你的丰富,而这丰富又能成为丰满。你们若是不懂,我就再讲再教,使你们个个都懂,个个都开窍,这样你们就能得着成全和装备了。

#### 恢复信徒人人都申言

我们不仅需要接受成全,也需要更往前操练申言,使信徒个个都能替主说话,不是说自己的话,乃是学习把主说出去,让基督的丰富进到人的里面。当这丰富给人经历时,就成了基督的丰满,这也就是召会生活的实际和内涵。今天圣徒们中间普遍缺少这种光景。聚会都是靠一个人讲,这样是不够丰富的。若是众弟兄姊妹个个都申言,个个都能摆出一点丰富,好像召会里有爱筵一样,一个人带一道菜来,他带,你带,我带,大家都带,那个爱筵定规是丰富的。

因此,我们今天聚会的路,按圣经来看,乃是个个都讲,不仅仅是弟兄说话,姊妹也都说话,大家都不空手来,都把基督供应给人,这样召会才能得着建造。若是大家都空手而来,结果定规回到老路里,请牧师来一人讲众人听,这样周周、年年的聚会,是没有多大价值的。

所以今天不仅要恢复以弗所四章,同时也要恢复林前十四章。这两处圣经在这二千年来没有多少人注意。但是这一次当我们在研究查考时,主就特别向我们开启,给我们看见,若是要真正建造召会,就不能专靠一个人讲道。首先,必须大家都实行以弗所四章,在家、排聚会里一个一个的成全圣徒,其次是要在聚会中,圣徒个个都申言,都为主说话并说出主来,也就是人人都展览基督的丰富,到这时召会才能得着建造。

#### 申言是最超越的恩赐

保罗在林前十四章向我们启示, 申言是最超越的恩赐, 其他的都是较次的恩赐。因为申言是为主说话, 把主说到人里面, 这一个恩赐是最高的, 也是最超越的。至于说方言的恩赐, 它是最低的, 因为说方言不能建造召会, 乃是申言才能建造召会。同时, 我们若寻求申言, 也会使自己得以超越。所以使徒保罗在林前十四章一节, 劝我们要切慕申言, 到末了, 三十九节也说, 「弟兄们, 你们要切慕申言。」

#### 申言是对人讲说建造、勉励和安慰,好建造召会

我们对人讲说建造、勉励和安慰的话,就是讲说基督的丰富。当众人在会中讲说这些, 就能使召会得着建造。

#### 信徒人人都能申言, 也都当申言

若是在会中众人一个一个的申言,有不信的人进来时,他就被众人劝服,被众人审明,他心里的隐情显露出来,就能在神面前服下来。(林前十四 24~25。)所以,这样的申言也就能使众人有学习,使众人得勉励。(31。)总之,在基督里的一切丰富,乃是借着基督的每一个肢体都申言而释放出来的:有的是建造,有的是劝勉,有的是安慰,有的是劝服人的,有的是审明人的,有的是显露人里面隐情的,结果大家都有学习,都得勉励,至终大家都能得着供应,召会也能得着建造。

林前十四章二十六节说,「每逢你们聚在一起的时候,各人或有诗歌,或有教训,或有启示,或有方言,或有翻出来的话。」这里启示出,当我们聚会时,每个人都必须「有」。然而无论「有」什么,都是在于我们的说话把它释放出来。照以弗所五章来看,连我们的诗歌都还不先重在唱,乃是先重在说,十九节启示,「用诗章、颂辞、灵歌,彼此对说。」我们对说诗歌,乃是很活的一个作法。实在说来,当我们在对说时,很可能就是申言。此外,或有教训,或有启示,也都是申言。因此在召会的聚会中,我们若都能申言,就能达到彼此建造的光景。

#### 申言的条件-晨晨复兴与时常活在灵中

最后,我要说到申言的条件。第一,你必须是一个复兴的人;还不是复兴一次就可以了,乃是要每早晨都复兴。好比太阳每二十四小时上升一次,太阳一上升就是我们的早晨,我们也得跟着太阳的上升而上升。所以箴言说,「义人的路,好像黎明的光,越照越明,直到日午。」(四18。)士师记也说,「愿爱你的人如日头出现,光辉烈烈。」(五31。)这都告诉我们,每一天都该有一个上升的早晨。主也曾在耶利米哀歌说,祂的怜悯每早晨都是新的。(三22~23。)所以每天早晨,我们与主之间都需要有一个新的起头和新的复兴。并且每早晨得复兴之后,白天就能过得胜的生活。天天有复兴,日日能得胜,就必定能够为主申言。

第二,我们还需要时常活在灵中,不断的与主有交通,被主的话充满、浸透,使我们是一个满了主话的人;不仅如此,我们的灵该常常是预备好的,随时随刻都能接受灵感、启示。此外,我们也需要有属灵的眼光,我们不活在黑暗里,也不瞎眼、不盲从,更要认识一切的局面和有关的人、事、物。你是这样一个清明、有眼光的人,无论你到那里,在什么样的聚会中,你都能申言。

#### 主今日前进恢复中的三件要事

#### 出外访人传福音

我们老旧的传福音作法,不是不好,也不是不对,只是不够好。比方今天大家出外旅行,是坐汽车呢,还是坐牛车?虽然说坐牛车没有错,因为都是旅行,但它总是有限。今天人旅行,没有人汽车不坐,反倒去坐牛车的。这四年来,我们曾经题过访人传福音需要叩门,有些人认为,叩门虽然可以传福音,但是不叩门也可以传福音。我从来没有说不叩门就不能传福音,好比人不会说不坐汽车就不能旅行。但是坐汽车旅行与走路旅行不同,其中大有差别。

今天老旧的传福音作法,和现今出去访问人,挨家挨户的叩门,那一种有效?根据我们的统计,现在出去叩门传福音,只要叩二十个门,就很容易有一个人受浸得救。也不需要天天出去叩门,只要一个月能叩得一个人受浸就够了,不用多叩,这是你们都能作到的。 人今天讲求生育,但也讲求节育,这是我们在传福音上需要注意的。

#### 家聚会喂养人

我们给人施浸之后,第二天就要去喂养他,隔两、三天后还要继续再去,一个月最少要去四次。小孩子刚生下来最重要的就是给他喂奶,他出生后若是三、五天不吃奶,就会饿死。这就是我们从前的难处,以致留下来的人不多。因此,我们需要对刚受浸的新人有够多的照顾。

一个母亲照顾初生的婴孩,不仅给他奶吃,也顾惜他。当孩子不舒服哭闹时,她还要抱着孩子上上下下,前前后后的摇,好让孩子感觉舒服,这就是顾惜。总之,新人得救之后,接着就是照顾,并且是要到他家中去照顾,而不是请他出来聚会,这就是家中聚会。新人也不能一直留在家里,过一段时间之后,也该带他到排聚会和召会的聚会中才是。

#### 排聚会成全人

我们现在来看排聚会,机械的排聚会和生机的排聚会是大有不同。机械的排聚会就是大家都照着所定规的日期和时间,陆陆续续来到聚会的地点,但早来的坐在那里等,晚来的也看着天花板,大家都是在等人带领。可能都已经过了十分钟,聚会还没有开始,只好勉勉强强的唱一首诗歌,也勉勉强强的有一点祷告,接下来带领的就请大家读真理课程,你读一段,我读一段…。这样的排聚会就是在作礼拜,是机械化的,也是死板的。

生机的排聚会,应该是从早晨复兴就开始了。当我们一醒来时,就呼喊:「哦,主耶稣!」并在一天的生活中都是得胜的,都随从灵而行,也都活在与主的交通里。到了晚上吃完了晚饭,就一路唱诗赞美主,去参加附近的排聚会,其实这时排聚会早就已经从我们身上开始了。可能我们是第一位来聚会的,但我们是又唱又祷,等到有弟兄姊妹来了,他就加入。等会儿来了一位弟兄,对大家说,「对不起,我打个岔。刚才有位弟兄出了车祸,现在已经送到医院了。」我们就说,「大家一起祷告吧!」正祷告的时候,一位小姊妹进来说,「那位出车祸的弟兄,幸好没有受重伤。」她把这消息带来之后,我们又有交通,大家又转成为弟兄祷告和感谢。这就是小排聚会,有交通,有祷告,还有彼此的照顾。

再接下来,有位新人就问了一个问题,说,「我是上周才得救的,我不太懂得圣经里膏油涂抹是什么意思?」这个问题题出来后,不要只有一个人回答,每一个与会的人都可以回答,一个姊妹就先说,「我也才得救不久,我认识膏油的涂抹就是圣灵在我里面的感动。」虽然只有一句话,却是带着教导。再有位弟兄就说,「圣灵的感动在我们里面是个运行,这个运行也就是膏油的涂抹。」一位姊妹教过一点,一位弟兄再说一些,另一位姊妹又再加点补充,大家讲,大家教,来聚会的弟兄姊妹都加一点。这样经过这六、七分钟,个个人都教,可以说差不多把这个题目都讲清楚了。

在座的也有位老练的弟兄,他就再加上一分多钟的话,这样就把这膏油的涂抹解释得更透彻。他说,「这膏油就是出埃及三十章里那圣膏油所预表的。它里面有各种的成分,预表今天圣灵里有主耶稣的成分、人的成分、死的成分、和复活的成分。今天都借圣灵的运行,把这些丰富的成分带到我们里面。我们只要顺从这膏油的涂抹,就能享受神,也能享受主耶稣的人性,并且主的死就在我们里面作工,主的复活也在我们里面加给我们能力。这样,我们就能得着这一切丰富的成分。这都是我们顺从膏油涂抹的结果。」而后,又有一位姊妹问说,「圣灵这样感动我们、是一次的、还是多次的?」大家也可以根据前面的原则有回答、有交通。

以上两个问题,第一个是关乎真理的,第二个是关乎生命经历的。我们若是把新得救的人带到这种排聚会里,他们就会看见圣徒怎么交通,怎么祷告,怎么彼此相顾,同时也能听见真理,受到带领进一步追求生命。一年五十二周,周周如此,自然也就能学到许多;同时弟兄姊妹中间的照顾也会加多。再过半年,他也开始参加召会的聚会,他在聚会中看见大家怎样申言,也就逐渐的学会说主的话,再过半年,就能说得更多,这时他就完全得了成全。

若是一个小排,半年前只有十五人,现在已经有二十九人,也就可以分成两排,并寻求主的引导,看怎样往前。如果这一排里十五位,大家彼此间都很熟悉,又没有新人,就应该去叩门传福音,得来新人后大家一同照顾。若是得来新人后,有的去世,有的出国,有的搬家等等,就再约同弟兄姊妹出去访人传福音。总之,我们每个人都需要带领三、四个得救的新人,帮助并成全他们。

#### 基督徒的生命与福音必须兼顾

前面我们所交通的,就是主这四年多所给我们看见的一条路。我们从约翰十五章看见,我们都是葡萄树上的枝子, (5,) 枝子的命定就是结果子。无论你如何享受主,若不结果子就不正确。不仅如此,枝子若不结果子,就会被剪除,这里并不是指沉沦,乃是指失去对基督丰富的享受。

我们都知道,基督徒的生命是两面的。一面他是葡萄树上的枝子,需要吸取树的丰富,另一面他是枝子,必须结果子。主耶稣曾说,「不是你们拣选了我,乃是我拣选了你们,并且派你们前去结果子,叫你们的果子常存。」(16。)因此,基督徒传福音必须配合生命,生命也必会供应我们前去传福音,好使我们能作一个平衡的基督徒。

我们常常是追求生命就忘了传福音,一热心传福音就又忽略了生命,这两种情形都是不对的。我们一点不轻忽追求生命,但是追求生命应当供应我们前去传福音、结果子,并且保守我们所结的果子常存。这也就是说,我们不仅要传福音,还要有家聚会喂养照顾,并带到排聚会里帮助成全,也要带到召会性的聚会里,使这生命能得到一切的供应。这样就是正当的召会生活,也能叫召会,基督生机的身体,得着建造。

## 第七篇 主今日前进的恢复 (三)

上一篇 回目錄

读经:以弗所书四章十二节,希伯来书十章二十四至二十五节,哥林多前书十四章一节,三至五节,二十四节,三十一节,二十六节。

圣经把基督徒比作羊,羊是成群的,所以羊群在圣经中就用来指召会。基督徒喜欢成群,就好像羊喜欢成群一样。若有羊从羊群中走散了,他们一定会感觉痛苦;等他们回到羊群时,就会感觉安息、快乐。得救的圣徒也是这样,当他们从世界里蒙召出来之后,就不愿再和世人成群,因为他们的性情和世人的性情不同了。当圣徒们聚在一起时,就像回到自己的家中,感觉欢喜、安息。

#### 圣经所命定基督徒的聚会

基督徒喜欢聚会,因此聚会对他们来说,乃是一件重要的事。今天召会在地上有二千年的历史,大致可以分成罗马天主教和更正教两大派;虽然外表看来,他们的聚会方式不同,但是基本的原则却是一样,都是照着人天然的感觉和天然的需要来作礼拜。这是一种传统、天然的作法,与圣经中所命定基督徒聚会的方式不同。

圣经说神是灵,所以敬拜神的人,必须在灵里敬拜。基督徒的聚会不是作礼拜,乃是操练灵,没有灵的操练就没有对神真实的敬拜。但是今天你去看天主教、更正教的礼拜,就会发现他们没有灵,也不操练灵。他们乃是照着人天然的感觉和天然的需要来作礼拜。甚至礼拜堂的建筑,也都是根据人敬畏神的心理设计的,叫人一进去,心里就害怕。因着信徒进了礼拜堂,就只想作礼拜,所以牧师为了应付大家作礼拜的需要,就制造出一个有节目、有程序、也有规矩的礼拜来。

#### 要在灵里敬拜神

其实圣经里并没有这些,当主耶稣三十岁出来尽职时,祂向人表示,祂就是神。那时,耶路撒冷有一个圣殿,犹太人认为神是在圣殿里,所以他们都到圣殿里去敬拜神;主耶稣当时也到了耶路撒冷,那时究竟神是在圣殿里,还是在主耶稣里?人敬拜神,是该到圣殿去,还是该到主耶稣这里来?

人到圣殿里,会看见祭司带着犹太人杀牛宰羊,献祭敬拜神,他们照着传统敬拜神, 看起来非常规矩。同时,在主耶稣那里,也有一班人,包括税吏、娼妓在内,他们围绕着 主耶稣,跟着祂又说又笑,有躺在祂怀中的,有洗祂脚的,有问问题的,有答问题的,没 有程序,也没有规矩,但是非常自由,非常享受。

简单的说,有两种的聚会,第一种非常有规矩,祭司按部就班,一件一件照程序进行。 第二种表面看起来乱七八糟,但是每个人都在活动,很自由,很舒服。这两种聚会都记载在 四福音书里。你赞成那一种?

我们在圣经上看见,神是灵,敬拜祂的必须在灵里敬拜。基督徒的聚会就是敬拜神, 大家来在一起,乃是来敬拜神,享受神,让神得到满足;同时我们也能接受祂的爱,享受 祂的恩典,蒙祂的光照,得着祂的教导,接受祂的话语,这是我们基督徒成群的原因和目 的。 因此,不重在方式,只重在你用的是什么器官—是用你的灵,还是用你的头脑。你是用你天然、受遗传影响的头脑,还是把你的头脑摆在一边,完全否认自己的眼光,只在灵里敬拜。神所要的,乃是我们在灵里的敬拜,这是我们的大前提。

#### 接受神的说话

此外,我们基督徒的聚集,不只是享受神,让神得着享受,也是来受神的教导。圣 经给我们看见,神和我们之间最大的一件事,就是神对我们说话。若是神不对我们说话, 那就证明神弃绝了我们。若是神与我们同在,祂的同在就是祂的说话。

神是说话的神,但有时祂也是安静的,祂的安静乃是有意义的,因此,祂的安静也是一种说话。这是一个原则,每当我们来到神面前,神都与我们说话,而且祂的恩典、慈爱、平安,都是借着祂的说话临到我们。所以每当我们来在一起时,就该操练我们的灵来接触神.等候祂对我们说话。

在旧约时代,神很少直接对人说话,大多是借着人向我们说话。希伯来一章说,祂借着众申言者,多分多方向列祖说话。(1。)到了新约时代,神在祂儿子里向我们说话;在行传、书信里神借着使徒们说话。保罗说,我说这话,好像没有主,是我自己的意见:但是末了他又说,我觉得我也有神的灵。(林前七25,40。)所以他的话写在圣经中,成了神的话,这是神借着人向我们说话。我们基督徒每次的聚集,都是敬拜神,献上我们的心愿和爱戴,叫神得满足。同时,我们也从神接受恩典和供应,叫我们得享受。凡从神来的,都是借着话,然而神不直接向我们说话,祂乃是借着人向我们说话。

#### 基督徒的聚会全在于说话

基督徒的聚会全在于说话,并且这种说话是双向的,有去有来。你一到会中,就得开口:说话、唱诗、赞美、感谢、祷告,这些是对神说;另一面你还得为神说。神的恩典,神的丰富,就借着你的说,进到人里面。对神说,是把我们自己给神;替神说,是让神把祂给我们。基督徒的聚会就是对神说,同时也替神说,每一个人都能对神说话,每一个人也都能为神说话。

#### 彼此互相性的小排聚会

基督徒的聚会有许多类,最重要的二类,就是排聚会和区聚会。主耶稣在地上三年半,带着门徒们聚集,有时在这人家里,有时在那人家里;有的时候在海边,有的时候在山上,这些聚会都是小排聚会。召会真实的生活和事奉,都是在排聚会里,这是圣经清楚告诉我们的。比如主耶稣在马太十八章二十节说,「无论在那里,有两三个人被聚集到我的名里,那里就有我在他们中间。」两三个人的聚集,当然是小排聚会,因为人数不多,这里我们只看见他们在主的名里聚集。到了希伯来十章,就让我们看得更多:「当彼此相顾,激发爱心,勉励行善;不可放弃我们自己的聚集,好像有些人习惯了一样,倒要彼此劝勉。」(24~25。)在这两节里,题到了彼此相顾,激发爱心,还有彼此劝勉。一人讲众人听的大聚会,没有办法彼此互相;能彼此互相的聚会,按着我们的经历,不容易超过二十个人。所以希伯来十章二十四、二十五节是很好的窗户,给我们看见,当初基督徒主要的聚会就是小

排聚会。二十五节保罗说,「不可放弃我们自己的聚集。」使徒时代基督徒的聚会,是彼此互相的,是属于他们自己的,因此这样的聚会绝不是大聚会,而是小排聚会。

从前我们对排聚会没有这样清楚的看见,一个召会强不强,就看他们的小排聚会如何, 小排作得强,召会一定强;这就像一支军队能不能打仗,就看它最基层的排训练如何,排 训练作得好,这支军队一定能打仗。

在菲律宾计顺市这里,有三百位弟兄姊妹参加主日大聚会,大聚会只能普遍性的释放一点真理,不能应付圣徒特别的需要,不能解决圣徒个别的难处,也很难知道圣徒个人特别的情形,好彼此相顾。如果你们把计顺召会约三百位圣徒,分成二十排,让各排的十五、六位圣徒,每周至少聚一次,也不受时间的限制,非常自由的彼此谈谈,这样大家就有交通,因着交通彼此代祷,很自然的也就彼此相顾了。

或许有初蒙恩的,提出一个真理上的问题,那么大家都该照着自己所学习的,用简单的几句话告诉他,最后一位老练一点的,多说一些。这样,不需几分钟,参加聚会的十几位弟兄姊妹,都有分于真理的教导,大家都为神说话。经过这么一说,恩典来了,供应也来了,不只发问的人得益处,可能所有赴会的人都得了益处。

我们写「真理课程」这套书,并不是盼望各处召会来一个聚会,用作礼拜的方式来教,乃是盼望弟兄姊妹自己平日在家里就读。俗话说,「开卷有益,」你只要读,一定有所得着。可能有些地方你不懂,那么你就再读一遍,多读一遍就多懂一点,同时把不懂的地方记下来。到小排聚会,再提出来,彼此问答,互相学习,懂的人教不懂的,末了,有经历的人再多教一点。我们这样来教真理,一年五十二周下来,各种真理你都会听见,我们的召会生活也就自然的满了书香味。

若是新人显出生命方面的问题,原则也是一样。大家都教都学,都问都答,这样的小排聚会,又活泼又丰富,没有节目、没有程序、没有规条,人人都随从灵,个个都运用灵,或者对神说话,或者为神说话,或者接受神的恩典,或者把神的恩典传输给别人。这样,有交通,有彼此代祷,也有劝勉,又有彼此看顾,这就是小排聚会。

全召会三百人,在这二十个小排里,样样都能顾到。这是我们研究了六十年的心得, 我仰望主,愿意菲岛的众召会,都能进入这个实行,一处一处的召会,都能逐渐的把弟 兄姊妹带上这一条新路。

我们叩门得着人以后,要马上到他家里去喂养他,这喂养就是家聚会;同时也要带他参加小排聚会,在小排聚会里彼此照顾、互相成全,这就应验了以弗所四章十二节所说的成全圣徒,使他们能像有恩赐的人一样,承担新约职事的工作,就是建造基督的身体。过了半年,这些人都得着了一些成全,你们也借着传福音带进不少新人,这样就可以再分出一排。第二个半年开始,这两个排作同样的事,一面传福音得新人,一面在新人家里有聚会喂养他们,并带他们进入小排聚会,使他们在排聚会里得到照顾成全。

有一件事要注意,就是叩门传福音,不可叩得太多,以免养不了。不过在你手中经常照顾的新人要有三、四位,如果有人迁离,你就再传福音补上。

#### 个个申言的区聚会

从传福音、家聚会到小排聚会,这些都是在周中作;到了主日,就带他们参加区聚会。 一个召会可以分作几个区,区聚会的人数最好是五十位左右。在区聚会前,你传福音得了 新人,并且也带他们家聚会,喂养、坚固他们,更在小排聚会中照顾、成全他们,那么到 了召会的聚会中,他们就能申言,并且是个个申言。

圣徒要能申言,就需要天天享受主的话,被主的话充满。各区可以选一卷圣经,每周读一章。把这一章分成六小段,每天早晨读一段,并且从其中选出两节来祷读。我们若是想过得胜的召会生活,非得有这种每早晨复兴的生活不可。因此必须带领弟兄姊妹天天过这种复兴得胜的生活,每天早晨都有一些享受,每天早晨都在主的话里泡透,也让主的话充满、浸透,六天下来,一定有丰富的得着。到了周末,就把你所得着的整理成一篇申言稿。主日你带着这篇申言稿,不是到聚会中去读、去背,而是从灵里,把你所准备的说出来,这就是申言。

五十个人聚会,最好有一半以上的弟兄姊妹事先有准备,而且限定一个人说三分钟,让大家轮流说,不是安排的,乃是自动的,这样区聚会里的说话一定非常丰富。一年五十二周,周周申言,主话语在我们中间的供应一定是丰富的。大家既得着供应,得着造就,这样圣徒的难处、问题,因着这些丰富的话语自然得着解决,召会也就得了建造,这就是今天主所给我们看见的路。

今天主的恢复,是恢复圣徒能建造基督的身体,所以需要恢复圣徒人人都能申言,使召会得着真实的建造。林前十四章三十一节说,你们都能一个一个的申言,二十四至二十五节说,若众人都申言,有不信的,或是不通方言的人进来,他就被众人劝服,被众人审明,他心里的隐情显露出来,就必承认神真在你们中间。因此,人人申言以建造基督身体的路,乃是圣经所启示的正路。感谢赞美主!我盼望主按着这一条新路,祝福全菲律宾各处的召会。