## 目錄

# 团体基督的异象与经历



第一章 恢复神永远的定旨

第二章 圣经中关于神的渐进启示

第三章 受浸的实际乃是将人摆进经过过程、合并的神里

第四章 恢复身体基督

第五章 神建造的启示和经历

第六章 借这神的过程和我们的变化,完成神建造的定旨

#### 第一章 恢复神永远的定旨

回目錄 下一篇



我们在主的恢复里,为此我们赞美主!然而,如果我们认真看待在主的恢复里这件 事,就需要思考主的恢复是甚么。恢复这辞指明有东西失落了。人因堕落,就失落 了,漂离神的目标。因此,人需要被带回。被带回就是被恢复。人因为堕落离开神, 所以并未达到神的定旨。人一堕落离开神,远离他的定旨,就落入罪、世界和己里。

人在落入罪、世界和己里之后,就领悟自己不可继续在如此低下的情形中生存。因 此,人试图改良自我,调整自我,好将自己从罪里拯救出来。最终,文化就从这种 人为的自我调整里发明出来。人类文化的目的,不过是要维持住这个堕落的族类。 然而,文化永远无法帮助人恢复到神面前。

在人类文化中,最伟大、最高、最好的项目是宗教。我们在地方召会里,可能认为 着宗教是一个负面的辞。然而,宗教并非负面的辞,而是正面的辞。在辞典和大多 数的文献中,宗教是一个正面的辞,因为宗教是人类文化中最好的发明。尽管如此, 我们需要领悟,无论文化或宗教,都不能将我们带回到神的定旨里。

我们要看见主的恢复,首先需要忘掉人类文化,并丢弃宗教。人堕落离开神和神的 定旨,而落入罪、世界和己里之后,文化在宗教的帮助下进来,为要使人在堕落的 情形中得以生存。文化和宗教的作用,只是维持人在堕落的情形中继续生存。没有 一种宗教能帮助人脱离他堕落的光景。佛教是较为拙劣的宗教,犹太教是较高的宗 教,基督教是最高的宗教。

然而,没有一种宗教—佛教也罢、犹太教也罢、基督教也罢—能给我们一点帮助, 拯救我们脱离堕落的光景。宗教或许可以稍微改良人,但它绝不可能将人从一种光 景中救出来,置于另一光景中。因此,我们需要恢复。我们需要被恢复,蒙拯救, 并被带回。

除了人类发明的文化和宗教之外,还有一本神圣的书—圣经。圣经不只是一本书, 更是神圣的话语。我们要明白、看见主的恢复是甚么,就需要回到神纯净的话。也 许我们今天并没有活在罪和世界的堕落光景中,但我们可能仍活在宗教观念或自己 的属人观念之下。我们的观念可能会限制我们,正如鸟笼限制小鸟一样。我们得知 自己的真相实情时,不应生气。

我们需要思考,我们有可能被限制在自己的观念里,或在我们从自己宗教背景所得 着的观念里。我们受教所得的认识,可能成为我们的牢笼。因此,今天我们需要主 的恢复。我们需要主拯救我们,脱离自己的牢笼。我们需要逃离自己的牢笼,飞入空中,看见清明的天。清明的天就是神纯净的话。

让我举例说明许多人如何受宗教观念的限制。多年来,在我行经西方和远东各国时,有许多虔诚、敬虔的基督徒曾对我说,你说的有点太过。我们敬畏神,相信主耶稣,得救了,并且确信有一天会到天上去。此外,我们也试作好人,待人恩慈,领人得着救恩,帮助他们上天堂。只要我们作这些,就已经彀好了。我也遇过有些自认在属灵生命上较深的人。他们对我说,只要我们相信主耶稣,爱他,与他交通,在他的生命长大,变得属灵,就彀好了。你不该再多说甚么,因为你若多说,会造成难处。就某一面来说,人能彀敬畏神,相信主耶稣,得救,试作好人,也帮助人得救,这是非常好。此外,在这败坏的地上,在这黑暗的世代里,有些长进的基督徒爱主,每日行在他的面前,只关心生命,属灵,并且有主的样式,这真是太好了。然而,因为这一切的好观念对人都成了牢笼,所以我们需要恢复。我们需要得释放,脱离自己观念的牢笼,回到神纯净的话。

因着主的怜悯,我们有神圣的话语,包括旧约和新约,从创世记到启示录。创世记一章一节说,起初神创造诸天与地。这节虽然美妙,却指明神是孤单的。神是一位单身的神。在创世记一章一节,神并不满足,因为他是个单身汉,渴望结婚。二章十八节说,耶和华神说,那人独居不好,我要为他造一个帮助者作他的配偶。这节不只是在说故事,更发表了神的渴望。借这说那人独居不好,神是在向宇宙宣告:神独居不好,他需要一位妻子。

可惜的是,我们很难在基督徒中间听见这样的话。倘若这样的话叫我们觉得太强烈,那可能是因为我们被关在宗教观念的牢笼里。约翰三章二十九节说, 娶新妇的,就是新郎。基督是新郎,召会是新妇。我们需要看见,基督不仅是神的羔羊,基督也是娶新妇的新郎。启示录十九章七节说,我们要喜乐欢腾,将荣耀归与他;因为羔羊婚娶的时候到了,新妇也自己豫备好了。

在神圣话语的末了,我们可以看见,神娶了一位团体的新妇—这位女子乃是一座城。使徒约翰写道:我又看见圣城新耶路撒冷由神那里从天而降,豫备好了,就如新妇妆饰整齐,等候丈夫。我们的定命不是要到天上去,乃是要作为基督将要迎娶的新妇,从天上降到地上。因此,我们不该停留在创世记一章,而该往前到神圣话语的最后两章;在这两章里,神不再是单身汉,而是已婚的神。在启示录二十一至二十二章,基督娶了一个包括他所有信徒的团体新妇。圣经真是一本神圣的书。创世记一章一节是必要的,但当神创造诸天与地时,没有阿利路亚。启示录十九章六至七节有阿利路亚,那是羔羊婚娶的时候到了。婚娶是人一生当中最快乐的时候。因着

婚娶是羔羊婚娶的豫表、图画,所以那是说阿利路亚的时候!我们不该仅仅因为找到好工作、病得医治、或搬到更好的房子,就说阿利路亚。惟一值得说阿利路亚的事,就是婚娶。然而,人的婚娶只是影儿。真正的婚娶是羔羊的婚娶,就是基督与召会的婚娶。我们今天作为召会而聚集时,我们是喜乐的,因为我们豫尝了基督与召会的婚筵。

神要迎娶团体新妇 这个观念,不是属人的观念,而是神圣之书的启示。创世记一章到启示录二十二章启示,单身的神要迎娶一位女子,这女子是一座城,由神所有的赎民组成。因此在永世里,神有妻子,他是已婚的神。在豫表上,丈夫与妻子总是一。创世记二章二十四节说,二人成为一体。林前六章十七节说,与主联合的,便是与主成为一灵。

主和我们不再是二者;我们真正是一。我曾问一位年长弟兄,他几时到达会所。他回答说,他的头一半在某时抵达,他的另一半稍晚抵达。我们都该学习这样说。一个完整的人是由两个一半合成。未婚的弟兄只是一半。当他找到一位与他相配的姊妹,并且结婚时,他就完整了。一个完整的瓜需要两半合起来。我们若没有配偶,就像是半个瓜。召会作为基督的新妇,与基督真正是一。基督是头一半,我们是另一半。这就是为甚么阿利路亚乃是一直到启示录末了才有。当羔羊婚娶的时候来到,就有阿利路亚。今天的召会生活就是那婚娶之日的豫尝。我们很喜乐,因为我们正在享受那婚娶之日的豫尝。

我们需要看见关于神得着妻子的更多细节。创世记一章启示,神在起初是孤单的。 因此,他创造了诸天与地,并在诸天与地之间,按他的形像创造了人,为使人能与他相配。神说那按他形像所创造的人独居不好之后,他把野地各样的走兽,和空中各样的飞鸟,都带到那人面前,看他叫甚么。

二章二十节说,那人便给一切的牲畜、空中的飞鸟、和野地各样的走兽都起了名,只是亚当没有找到一个帮助者作他的配偶。亚当没有找到一位与他相配的。因此,二十一至二十二节说,耶和华神使那人沉睡,他就睡了,于是取了他的一条肋骨又把肉在原处合起来。耶和华神就用那人身上所取的肋骨,建造成一个女人,领她到那人跟前。亚当醒来,看见那女人,就说,这一次这是我骨中的骨,肉中的肉。亚当明白这女人是他的配偶,因为她与他相配。这指明,神按他的形像造人,为要得着与他相配的人。为要看见纯净话语的完整启示,我们要从创世记一至二章往前到以赛亚七章十四节,那里豫言说,看哪,必有童女怀孕生子,她要给他起名叫以马内利。以马内利的意思是神与我们同在。九章六节说,因有一婴给为我们而生,有一子赐给我们;…他的名称为…全能的神、永远的父。当这个

豫言应验在耶稣身上时,神就不再仅仅是神而已,而是神与人同在,是神成了肉体。神与人调和了——神性与人性调和了。

约翰一章一节说,太初有话,话与神同在,话就是神。十四节说,话成了肉体,支搭帐幕在我们中间,丰丰满满的有恩典,有实际。我们也见过他的荣耀,正是从父而来独生子的荣耀。话就是神,话成了肉体,作为一个名叫耶稣的人,住在我们中间,丰丰满满的有恩典,有实际。因此,十六节说,从他的丰满里我们都领受了,而且恩上加恩。恩典不是道理、诚命、规条或恩赐,恩典是神自己同他一切的所是。

在神的经纶里,他不再仅仅是神而已,乃是神与人性调和;他已经豫备好让人将他接受进来。所以约翰福音接着告诉我们,这位耶稣是美妙的话成了肉体,居住在我们中间,丰丰满满的有恩典,有实际;他是可吃可喝的。主说,我就是生命的粮。…那吃我的人,也要因我活。七章三十七至三十八节说,节期的末日,就是最大之日,耶稣站高声说,人若渴了,可以到我这里来喝。信入我的人,就如经上所说,从他腹中要流出活水的江河来。

要接受东西,最好、最高的路乃是吃喝。如果人给我们一枝笔,我们只能在外面接受。然而,如果人给我们一块饼,我们能将其咀嚼、吞下,接受到我们里面。吃就是真正的接受。一章十六节说到我们领受基督,那是凭我们吃他并喝他。

我们不只吃喝基督,将他接受进来,我们也成为他的一部分。主在十五章说,他是葡萄树,我们是枝子。枝子凭内里的生命,与葡萄树是一。我们呼求主时,他就进到我们里面,并且我们立刻与他相联。我们被接枝于基督,在生命里与他成为一。因着基督是葡萄树,我们是葡萄树上的枝子,所以他与我们是一个实体。

主在十七章继续祷告,要使我们都成为一一不是在我们自己里面,而是在他里面。 二十一节说,使他们都成为一;正如你父在我里面,我在你里面,使他们也在我们 里面。我们的一是在三一神里的一。我们在他里面,不只与他是一,也与彼此是一。 我们的一是垂直的,也是平面的。

有一天,一件非常特别、奇妙的事发生在大数的扫罗身上。他是个很强的青年人, 正在逼迫信徒。他以为耶稣已经被杀,他的身体从坟墓里被偷走了。然而,在他往 大马色去的路上,耶稣忽然向他显现,说,扫罗,扫罗,你为甚么逼迫我? 当扫罗 问:主阿,你是谁?他就得救了,因为罗马十章十三节说,凡呼求主名的,就必得 救。主接着对他说,我就是你所逼迫的耶稣。 这个答案可能令扫罗震惊,因为他以为自己只是逼迫信徒,没有逼迫耶稣。那时, 主向扫罗启示一个真理:信徒与耶稣是一。当他逼迫司提反时,他就是逼迫了耶稣。 司提反与耶稣是一,耶稣也与司提反是一。同样,今天耶稣与我们是一。在四福音 里,耶稣是个人的,但在使徒行传里,耶稣成为团体的,就是一个团体的身体。因 此,罗马十二章五节说,我们这许多人,在基督里是一个身体。我们是一个身体, 并且至终要被建造在一起,成为圣城。

我们需要蒙拯救,脱离自己宗教观念的牢笼,并要将帕子除去,使我们能看见神的定旨不只是我们得救的事,甚至不只是我们属灵的事。神的定旨是要迎娶团体的新妇—圣城,而神今天正在建造这座城。他正将他所有的寻求者聚集起来。我们的经历证实,如果我们对主认真,真实的寻求他,就没有一件事能满足我们,直到我们达到这个境地:奉献自己,为着新耶路撒冷的建造而活。我们若达到这境地,就会说,阿利路亚!我回家了;我满足了。

基督徒中间一切不同的实行绝不能满足我们,因为神永远不能满意于这些实行。神只能因一件事而满足——将他的寻求者聚集在一起,建造在一起,成为他团体的新妇。 多数基督徒以为,他们的定命是上天堂,但主的话启示,圣城最终要从天而降。基督徒的生活不是要上天堂,也不仅仅在于属灵或圣别。

倘若我们不是神这团体新妇的一部分,无论我们多圣别,我们的圣别都毫无意义。神的旨意不是单单要得着圣别的子民;更是要得着团体的新妇。圣经没有说,我们要喜乐欢腾,因为圣别的子民已经上了天。反之,圣经乃是说,我们要喜乐欢腾,将荣耀归与他;因为羔羊婚娶的时候到了,新妇也自己豫备好了。

基督不是要娶一位一位个别的信徒,而是要娶他团体的信徒。这本神圣之书里的启示是渐进的。在创世记一章一节,神是孤单的。之后,以赛亚七章十四节豫言说,这位单身的神要从童女而生,被称为着神与我们同在。当这个豫言在新约中得着应验时,神就不再仅仅是神自己,而是神加上…,是神与人同在。神成了肉体。那位在太初里的神成为肉体。因此,他神圣又属人,具有神性调和人性。

耶稣是最奇妙的人物,因为他不仅仅是神,也不仅仅是人,他乃是神人。他不仅是神圣的,也不仅是属人的,乃是神圣又属人,属人又神圣。今天这位奇妙的人物是可吃可喝的,因为他已成了赐生命的灵。我们一呼求他,他就进到我们里面,并且我们经历到,作为葡萄树上的枝子,我们乃是他的一部分。我们成为他,他也成为我们。此外,我们众人在他里面乃是一个身体。

当我们来到这本神圣之书末了的两章,这里启示,神在永世里不会是孤单的,乃要在基督里而在圣城里。启示录二十一章二十三节说,那城内不需要日月光照,因有

神的荣耀光照,又有羔羊为城的灯。新耶路撒冷可被比作一个轮子,是光的神在作为灯的羔羊里,是这整个团体实体的中心和轮轴。

历世历代以来,神一直向这个方向,朝这个目标作工。他的定旨不是仅仅要我们得救、寻求他、爱他、敬畏他、试属灵而已。神的定旨完全在于我们建造在一起,作为团体的实体,成为圣城。盼望我们都能清楚这个异象。我们一旦看见了,就绝不会忘掉。盼望我们每一位都能说,赞美神,我看见了这本神圣之书从头一页直到最后一页的异象。

神一直在往前。首先,他成为肉体来作一个人,为要与人是一。接着,他成为那灵,要让我们接受,使他和他的信徒能成为一,好叫信徒们能在他里面彼此是一。基督和所有在他里面、与他是一的信徒,形成一个团体的实体—基督的身体,这要成为新耶路撒冷,作为神永远定旨的终极完成。在新耶路撒冷里,神不再是孤单的;神要在基督里而在宝座上,作为生命水的河,带生命树,涌流出来,作他所救赎并重生之人的食物和饮料。神的子民要不断的接受他一切的所是,成为他们的构成;他们要成为他的一部分。我们都需要看见这异象,并在今日的召会生活中有所豫尝。

## 第二章 圣经中关于神的渐进启示

上一篇 回目錄 下一篇



我们能有这本圣经,是极大的祝福。这本神圣的书只有一个启示。从头一章到末一 章,这启示是一贯的,却是渐进的。每一位信徒都知道,圣经乃是启示神。当然, 大自然--包括诸天、地和人--启示出一些关于神的事。我们物质身体这有效率又美 丽的设计,表明有一位神设计了我们。举例来说,我们门牙的功用就像刀一样切断 食物,然后舌头非常有效率的将食物移到后面的臼齿,臼齿就将食物磨碎,好吞咽 并消化。必然有一位设计这一切。

诸天、地、和地上的活物绝非演化而来。说没有神是何等愚蠢。尽管创造启示造物 者的存在,但要凭研究大自然来尝试认识他是怎样的一位神,却非常困难。今天, 我们在圣经中得着关于神清楚的启示。在这本神圣的书中,神给我们一个关于他自 己的渐进启示。

圣经中有美妙的进展。在这本神圣之书的第一章,神仅仅是神。我们可以说,他是 一位 单身 的神;按宗教的观念,这个辞可能不恰当。我们都需要从宗教的 牢笼得 释放,在清明的天空中翱翔,好看见纯净话语中的启示。在创世记一章一节,神是 孤单的。神自己当然是丰富、完全、完整的,但他是一位没有人可与他相配的神。 我们知道神觉得自己独居不好,因为他说,那按他的形像所造的人独居不好。神一 直作 单身汉 并不好,他渴望得着一位与他相配的,一个配偶。

有一天,这位单身的神创造了诸天、地和人。按照撒迦利亚十二章一节,诸天是为 着地, 地是为着人; 而因为人有灵, 所以人是为着神。今天的科学证明, 诸天是为 着地的,因为若没有太阳和大气,就不可能有地球上的生命。此外,地球正适合人 的生存。倘若地球离太阳近一点,我们都会被烧毁;倘若地球离太阳远一点,我们 都会结冰。地球和太阳的距离恰到好处,使我们能享受生命。诸天是为着地,地是 为着我们。因为有阳光、空气和雨水,所以许多适合作食物的东西能在这地上生长。 地球上的一切--矿物、植物和动物--都是为着我们的生存,而我们是神所豫备要来 盛装他的。

有一天,神进到他所创造的人里面。神在称为马利亚的童女腹中成孕,至终在肉体 里出生。当神成了肉体,他就成为着神加上…。因此,他的名不仅仅是神,更是以 马内利,意思就是神与我们同在。与我们同在这辞是个大的加上。我们都需要说, 阿利路亚,神与我们同在!耶稣是神与我们同在,是神加上…。在创世记一章一节, 神是单身的神,但在四福音里,他成了成肉体的神。因此我们看见,关于神的启示已经往前了:从 单身 的神进展到成肉体的神。

这位成肉体的神活在地上时,他是一位卑微的拿撒勒人,名叫耶稣,但这人却有让人无法抗拒的吸引力。当他呼召彼得和约翰跟从他时,他们就受吸引。没有人能明白这个拿撒勒人有何吸引力。此外,在他地上职事的三年半期间,他有许多无法解释的美妙作为。因此,犹太人质疑他,想知道他是谁。他们认识他的母亲、弟弟和妹妹们,也知道他来自拿撒勒,但他们不知道他到底是谁。他们不认识他不仅仅是神,也不仅仅是人,而是神人,就是成肉体的神,神显现于肉体。从外面来说,他是肉体,但从内里来说,他一点不差就是神自己。以赛亚豫言耶稣时,说,有一婴孩为我们而生,…他的名称为…全能的神。

#### 救赎的神

圣经中关于神之渐进启示的第三阶段,是救赎的神。在圣经中,神首先被启示为单身的神。其次,神被启示为成肉体的神。然后,这位成肉体的神上了十字架。我们不该以为,他上十字架是因为他被捉拿,被迫上去。他乃是自愿上了十字架。倘若他不拣选上十字架,就没有人能强迫他。我年轻时读到耶稣被捉的故事,就为他感到遗憾,认为他应该逃脱那些恶人。然而,并非那些人使他上十字架;反之,他是自己拣选上十字架。我们可能为他感到遗憾,但他却是喜乐的走上十字架。路加二十三章二十七至二十八节说,有许多百姓及妇女跟随耶稣,为他捶胸哀号。耶稣转身对她们说,耶路撒冷的女儿,不要为我哭,当为自己和自己的儿女哭。

这位成肉体的神自愿到加去钉十字架,这是何等荣耀。他乃是豫备好要被罗马兵丁挂在十字架上。借这经过钉死,他成了救赎的神。在人类历史上,耶稣是惟一走进死里,又走出来的人。他走进死里游历,为要亲自对死亡打量一番。他在死里游历完毕,就直接从死里走出来。死亡不能拘禁他。他胜过死亡,征服死亡,并且从死里走出来。这就是基督的复活,这基督就是成肉体的神并救赎的神。借这他走进死亡,又走出死亡,我们得蒙救赎,如今死在我们身上没有权势,因为我们在基督里,在这位救赎者里面。

我们已经看见这个渐进的启示:单身的神、成肉体的神、和救赎的神。救赎的神就是钉死又复活的基督。正统犹太人只相信单身的神,就是创造的神。他们相信创世记一章里的神,但他们不信四福音里成肉体的神,也不信福音书末了所启示救赎的神。另一面来说,基要派基督徒的确相信启示在这三个阶段里的神,也就是说,他们相信到救赎的阶段。然而,关于神的渐进启示不停在救赎的神。福音书之后有使徒行传和书信,启示这位救赎的神已成了内住的神。

基督从死人中复活后的那日晚上,他以一种奇妙的方式来到门徒中间。门徒因怕犹太人,不敢把门打开。当他们在这饱受威胁的处境中,耶稣忽然在他们中间显现。圣经没有告诉我们他如何进来。他不仅是灵,因为他有物质的身体,还让门徒摸他手上的钉痕,探入他的肋旁。我们无法解释,物质的身体如何能进入一间门都没有打开的房子;但主耶稣进去了。他来站在他们当中,向他们吹入一口气,说,你们受圣灵。

就在这一刻,他不再只是救赎的神;他成了内住的神。他在复活里成了赐生命的灵。 林后三章十七节说,主就是那灵。那灵作为内住的神,乃是圣经中关于神之启示的 第四阶段。圣经中关于神的启示,第一阶段是单身的神,第二阶段是成肉体的神, 第三阶段是救赎的神,第四阶段是内住的神。我们可能说我们相信神,但我们需要 思考,我们所相信的,是关于神的启示的那一阶段?我们的神曾经是创造的神、成 肉体的神、和救赎的神,现在仍是。

此外,今天他对我们是内住的神。创造的神主要是指父。成肉体和救赎的神是子神。而作为内住的神,他是那灵。三一神—父神、子神和灵神—并非如某些基督徒所认为是三位分开的神。他是独一的神,但他被启示在不同的阶段。在第一阶段,他被启示为父神。在第二阶段,他被启示为子,但他的名仍称为永远的父。他是子,也是父;今天他是赐生命的灵,内住于我们里面。我们的神是内住的神,这是何等美妙!

基督徒生活和召会生活不在于伦理、文化或宗教,乃在于内住的神。然而,圣经中关于神的渐进启示还有第五个,就是最后的阶段。在启示了单身的神、成肉体的神、救赎的神、和内住的神之后,神被启示为合并的神。在上一篇信息里,我们称第五阶段为着已婚的神,但我相信合并的神是更好的辞。结婚就是与另一位合并。关于神之启示的第五阶段,是在圣经的最后一卷书里;在第五阶段,神成了已婚的神、这意思是,他和他所有的赎民合并了。在创世记一章,神被启示为着单身的神。在四福音里,他被启示为成肉体的神。在福音书末了,他是救赎的神。在使徒行传和书信里,神成了内住的神—赐生命的灵。至终在启示录里,他成了合并的神。

启示录二十一章二节描述一座城,这座城就是新妇。这圣城是一座活的城,由神所有的赎民组成。十二节启示,城的十二个门上写十二支派的名字;十四节启示,城墙的十二根基上有十二使徒的名字。这城有十二支派和十二使徒的名字,表征旧约时代和新约时代所有蒙神救赎的圣徒,都包括在这座城内。十九至二十节将这些组成这城的圣徒比作宝石。彼得曾写说,你们…也就像活石,被建造成为属灵的殿。至终,这属灵的殿要扩大成为一座城。

现在我们来看城的中心。城可比作轮的轮辋、圆周。轮的轮轴、中心是神和羔羊

一羔羊神,就是成肉体和救赎的神。这是一幅何等的图画!羔羊是城的灯,神是灯里的光。在羔羊里的神作为灯里的光,乃是城的中心、轮轴。有一道生命水的河从这位羔羊神流出来。父神是灯里的光,子神是羔羊作为灯,灵神是河。因此,三一神流出来供应那城。我还年轻时,对于这座城里只有一条街道很感困惑。

我不懂一条街道如何能达到十二个门。至终我学知,这是盘旋的街道。它从宝座盘旋而出,经过城的每一部分,直达到城墙的门。因为从羔羊神所流出的河是在街道当中,并且生命树是长在河的两岸,所以我们可以看见,这河浇灌城的每一部分,并以生命树供应每一部分。二十二章十七节说,那灵和新妇说,来!…口渴的人也当来;愿意的都可以白白取生命的水喝。十四节说,那些洗净自己袍子的有福了,可得权柄到生命树那里。

那灵是河,基督是生命树。那灵盘旋流出,以基督为供应,浇灌神的建造的每一部分。因此,城的每一部分都被生命水和生命树的元素所构成。换句话说,三一神—父在子里,子作为灵—供应到我们众人里面。我们要与神合并,神也与我们合并。神和他所有的赎民要成为一个伟大的生命合并。神不再仅仅是创造的神、成肉体的神、救赎的神、和内住的神,他也将是合并的神。

不仅如此,我们都要成为这位合并之神的一部分。在新耶路撒冷里,我们都要与神合并。只相信创世记一章的神,就等于持守犹太人的信仰。正统犹太人对神的信仰是照旧约。基要派基督徒对神的信仰是照这四福音;他们相信基督成为肉体、钉十字架并复活,但他们似乎只知道救赎。他们似乎不太在乎书信里的神——内住的神。

还有一些更往前的基督徒,我们称之为内里生命派的人。他们的认识和经历比大部分的人都深刻的多,因为他们留意内住的基督——那灵。他们对于属灵、在灵里行事为人、以及生命的灵有许多讲论。英格兰的开西大会就是与内里生命以及内住的灵有关。我很珍赏内里生命派的人。我们蒙救赎之后,的确需要从四福音往前到书信,享受基督作内住的一位。然而,我们也需要认识,这还不是终极完成。由内住的灵所产生的终极完成,乃是合并的神。

我们不需要等到启示录的末了,才看见合并的神。我们在书信中可以看见,合并的神就是基督的身体。身体乃是合并的实体。林前十二章十二至十三节说,就如身体是一个,却有许多肢体,而且身体上一切的肢体虽多,仍是一个身体,基督也是这样。因为我们…都已经在一位灵里受浸,成了一个身体,且都得以喝一位灵。有些信徒只教导人说,基督是施浸者,但加拉太三章启示,基督是施浸者,也是我们所浸入的那位。

你们凡浸入基督的,都已经穿上了基督。…你们众人在基督耶稣里,都是一了。 照这神纯净的话,我们的受浸已经完成,并且也是完整的。我们都已浸入基督,就是赐生命的灵里,也都已经有地位,得以喝一位灵。今天我们所需要寻求的,不是受浸,而是喝我们所已经得着的这一位灵。

我们要喝这一位灵,必须有正确的地位。我们要有地位来喝那灵,就需要留在基督的身体里。我们的经历证实这原则。那灵的流是在身体里。新耶路撒冷的图画也指明,我们要喝那灵,必须有正确的地位,因为生命水河的涌流是在城里。在永世里,凡在新耶路撒冷之外的人,都不能饮于生命水的河,也不能吃生命树。留在新耶路撒冷之外,意思就是留在神一切的所是之外。

倘若我们在新耶路撒冷之外,神对我们就甚么也不是;但我们若在新耶路撒冷里,神对我们就是一切。这原则在今天的召会生活里也是一样,因我们在召会生活里有新耶路撒冷的豫尝。我们在召会生活里,享受生命水和生命树那浇灌、光照、复苏、滋养、并安慰我们的生命供应。

我们有分于神,不是有分于单身的神,也不只是有分于成肉体的神、救赎的神、和内住的神,而是有分于合并的神。当然,合并的神也是成肉体的神、救赎的神、和内住的神,并且他自己也一直是那位具有神格的独一之神。

我们在今天的召会生活中所经历的乃是基督的身体;在这身体里,我们享受以上各阶段的神,这是何等美妙!我们宝爱召会生活,因为我们在此享受合并的神,这位合并的神包括创造的神、成肉体的神、救赎的神、和内住的神。在召会生活中,就是在基督身体的实际彰显里,我们有地位享受这位合并的神。

一面来说,神一直是无所不在的。另一面来说,启示录所陈明的异象显示,神将是在新耶路撒冷里,直到永远。父神是在子神里而在新耶路撒冷里,子神是作为灵神而在生命水的河里,在新耶路撒冷涌流,将基督作为生命树的生命供应,带到城的每一部分。

这幅图画应该成为我们的管治异象,成为我们今天行事为人的管治原则,题醒我们不该作单独的基督徒,而该是合并的信徒。我们不需要等候新耶路撒冷完成。今天我们在召会生活里,就是在新耶路撒冷的小影里,就有豫尝。今天在召会生活里,我们彼此合并,且一同与神合并。

在召会生活里,我们享受在每一阶段里所启示的神。我们的神曾是创造的神、成肉体的神、救赎的神、和内住的神,现今仍是。在终极且完成的一面,他是合并的神,而我们在他的合并里,这合并就是今日的召会生活,作为新耶路撒冷的豫尝。我们在合并的神里面,享受在每一阶段里这位包罗万有的神。我们在召会生活里,感觉到生命水河的涌流,也豫尝了新耶路撒冷——神与人终极的合并。

### 第三章 受浸的实际乃是将人摆进经过过程、合并的神里

上一篇 回目錄 下一篇



在上一篇信息里,我们看见圣经中关于神的渐进启示有五个阶段: 单身的神、成肉体的神、救赎的神、内住的神、和合并的神。在已过的永远里,神是孤单的;他是单身的神。然后有一天,他进到他的创造里,作为那人耶稣,成为在肉体里的神。在他成肉体时候,他成了神加上人,就是成肉体的神。在地上生活了三十三年半之后,他被钉十字架完成救赎,不只救赎我们脱离罪,也脱离死。耶稣走进死里,又从死里走出来。他不只自己复活,也带同我们众人一起复活。因着基督完成了救赎,他成了救赎的神,就是神这救赎者。

在复活之后的那日晚上,他来到门徒中间,向他们吹入一口气,说,你们受圣灵。在这节经文里译作灵的希腊字(纽玛),意思也可以是气。这指明基督已成了圣气,就是赐生命的灵。因此,当他向他的门徒吹入一口气时,他们就接受了他,并且他永远不离开他们,因为他已成了内住的神。内住的神是为着一个合并;而我们在圣经的末了看见,神经过了一切的阶段之后,最终成了终极完成、合并的神。他和他所有的信徒合并了。

圣经中的神圣启示最终给我们看见新耶路撒冷,新耶路撒冷是一个团体的实体,就是神与他所有赎民的合并。在新耶路撒冷里,神在基督里,而基督在我们众人里面。在基督里的神是轮轴、中心,我们是轮辋、圆周。我们要与合并的神成为一个团体的实体,直到永远。没有一事能叫我们与神分离。我们要在生命、性情、元素和外表上,与他是一。每一位信徒都要成为这位合并之神的一部分。神永远的定旨是要产生这个团体的实体,由盛装在人性里、与人性调和、并藉人性得彰显之神一切的所是所组成。当新耶路撒冷完成的时候,宇宙要赞叹这个团体的实体——人性被神性构成、与神性调和。这个实体就是合并的神。

在圣经的开头,神是孤单的;他是单身的神。然而,以赛亚七章十四节豫言说,必有童女怀孕生子,她要给他起名叫以马内利。以马内利的意思是神与我们同在。九章六节说,有一婴孩为我们而生,有一子赐给我们;…他的名称为…全能的神、永远的父。马太一章十八节说,马利亚就被看出怀了孕,就是她从圣灵所怀的。

二十三节指明,这孩子就是以赛亚七章十四节那豫言的应验——他是神与我们同在。约翰福音启示,话就是神,话成了肉体,支搭帐幕在我们中间,丰丰满满的有恩典,有实际。从他的丰满里我们都领受了,而且恩上加恩。

基督在他尽职的三年半期间,吸引了许多人来跟从他。然而,尽管门徒有三年半之久与他同在,他们仍不认识他。毫无疑问,以赛亚并不完全领会他在基督来到以前七百年受感所豫言的是甚么,然而就算是那些与主同在的人,也无法完全领会他是谁。有一天,主对他们说,你们若认识我,也就认识我的父;从今以后,你们认识他,并且已经看见他。腓力因为不懂这话,就说,主阿,将父显给我们看,我们就知足了。

主接着说,腓力,我与你们同在这样长久,你还不认识我么?人看见了我,就是看见了父;你怎么说,将父显给我们看?我在父里面,父在我里面,你不信么?或许腓力和门徒们开始认识基督与父是一,但主有更进一步的启示。尽管门徒们开始认识主是谁,但他仍只能在外面与他们同在;他不能进到他们里面。因此,他需要经过死而复活,使他能以另一形态回到他们那里,这种形态使他能彀进到他们里面。当主启示他要上十字架时,门徒们很受搅扰。主说,我不撇下你们为孤儿,我正往你们这里来。他解释说,他的去实际上就是他的来。他知道他若不去,就绝不可能进入他们里来。他需要去,借这从肉体变化成为那灵,使他能进入他们里面。在约翰一章,神成了肉体,但在最后两章,耶稣成了那灵。一章启示耶稣在肉体里来,但二十章启示耶稣之是圣灵。在内体里的神,借这进一步经过过程,成了赐生命的灵。阿利路亚!十四至十七章里在…里面这辞的意义特别重要。主在十四章二十节说,到那日,你们就知道我在我父里面,你们在我里面,我也在你们里面。

他在十七章二十一节祷告说,使他们都成为一;正如你父在我里面,我在你里面,使他们也在我们里面。我们在他里面,他也在我们里面,这是一个美妙的事实。他在十五章四节说,你们要住在我里面,我也住在你们里面。这位以马内利——神与我们同在——成了赐生命的灵,住在我们里面,这是何等美妙!今天,三一神乃是赐生命的灵。他已进到我们里面,我们也被带到他里面。

在马太福音末了,主嘱咐他的门徒:所以你们要去,使万民作我的门徒,将他们浸入父、子、圣灵的名里。要使人作主的门徒,路在于帮助他们呼求主的名。如果一个人愿意相信主耶稣,我们应该带他呼求主。我们需要解释,耶稣不再是生的神,而是经过过程的神。神已借这成为肉体、人性生活、钉死、埋葬、和复活而经过过程,成了那灵。如今他对我们是便利的。我们可以根据罗马十章六至八节来传福音,说,我们不需要从天上领略基督下来,因为他已经借这成为肉体下来了。我们也不需要下到无底坑将基督领上来,因为他已经经过死而复活了。如今他是活的话,就在你口里。只要你开口,从心里说,「哦,主耶稣,」这位经过过程的神就要进到你里面。

一个人一旦呼求主,我们就需要将他浸入三一神里面。在马太二十八章十九节里,我们从主所领受的托付,不是要奉三一神的名为人施浸,而是要将人浸入他的名里。只是奉三一神的名为人施浸,乃是宗教仪式。在十九节番作入的希腊字,也用于罗马六

章三节,那里说,我们这浸入基督耶稣的人,是浸入他的死。同一个字也用于加拉太三章二十七节,那里说,你们凡浸入基督的,都已经穿上了基督。我们需要将人浸入他的名里。名是指人位。我们若叫一个人的名字,这人是真的、活的、相近的、有空的,他就会过来。我们若叫一个人的名字,这人是虚构的、死的、或离我们很远,他就不会过来。因为耶稣是真实的、活的、亲近的、便利的,所以我们越呼求他的名,就越得着他的人位。每当我们呼求主的名,他的人位就进到我们里面。

主在马太二十八章十九节的嘱咐,是要将人浸入三一神的名里。在基督复活以前,圣经没有启示过这个名:父、子、圣灵的名。在主复活并得着天上地上所有的权柄之后,他告诉门徒们,要将人浸入三一神的名里,因为那时神已经经过了过程。他不再是生的,而是经过了成为肉体、三十三年半的为人生活、钉十字架、埋葬和复活。神充分的经过了过程,豫备好让人接受他。

在基督复活之前,人类有许多难处,人不可能接触神。然而,借这基督的钉死与复活,人一切的问题都得着了解决,如今神乃是经过过程的神。三一神就像一顿丰盛的大餐,已经豫备好并端出来;他已就绪,让人前来享受。神是三一的,并不是为着我们道理上的认识,而是要使他能经过一个过程,变得如此便利,让我们能享受他。父神定意,子神完成一切,而灵神实化神所是并所成就的一切丰富。凡神所是、所成就、所得着、并所达到的一切,都豫备好给我们享受。

受浸常常只被当作外在的形式来实行;这不该是我们的作法。受浸不是形式,而是实际。一旦主进到一个人里面,我们就需要将那人摆进三一神里。在正常的召会生活中,一个人呼求主名之后,召会应该立刻将他浸入三一神里;这不是形式,而是实际。我盼望众召会对此有信心和确信:受浸不是一种形式。我们需要有活的信心,相信我们正将人浸入三一神里。

受浸有消极的一面,也有积极的一面。消极一面来说,受浸是埋葬,将人了结。我们相信主耶稣之后,旧人需要借这被埋葬而被了结。积极一面来说,受浸乃是将人摆进三一神里面。我们若比较马太二十八章十九节和加拉太三章二十七节,就可以看见,基督等同于三一神。浸入基督里,就是浸入三一神里。基督不仅是施浸者,也是我们所浸入的那一位。基督作为施浸者,将我们浸入他自己里面。主在马太二十八章十九节嘱咐之后,就在二十节应许说,看哪,我天天与你们同在,直到这世代的终结。

我们呼求主的名,他就进到我们里面,并且我们藉受浸,就被摆进他里面;此后,他就 绝不会离开我们,我们也无法离开他。使我们后悔接受主,要求他离开我们,他也不 会离去。我们和他的关系是一直到永远。我们可能外表上离开他,里面却绝不可能离 开他。主已进到我们里面,我们也已被摆进三一神里面。 马太二十八章十九节启示,我们被浸入三一神的名里。罗马六章三节和加拉太三章二十七节启示,我们被浸入基督里。林前十二章十三节说,我们…都已经在一位灵里受浸,成了一个身体。因此,我们被浸入三一神的名里,浸入基督里,也浸入基督的身体里。这是正当召会生活中正确的受浸,这不是虚空的仪式。

人一呼求主耶稣的名,我们就该将他浸入三一神里,浸入活的基督里,也浸入他的身体里。从一个人受浸的那天起,他就在身体里。不论他去那里,他都带同三一神、基督和基督的身体。我经历这个实际已经超过四十年。我已被摆进三一神、基督、和基督的身体里。

大部分基督徒同意,马太二十八章十九节是指水浸;但对于罗马六章三节和加拉太三章二十七节就有争议,有人说是指水浸,另有人说是指灵浸。然而按照圣经,在我们的经历中并没有这种分别;水浸就是灵浸。当召会正确的为人施浸时,这浸是在水里并在灵里。我们应该向每一位初信者解释:如今你已呼求主名,他已进入你里面,召会就要将你浸入三一神里,也就是将你浸入基督和基督的身体里。这是水浸,也是灵浸。倘若这只是水浸,当一个肢体去任何地方时,身体都不会与他同去。只有水不会有那种效力;这个实际需要那灵。正确的受浸有物质的成分—水,也有属灵的实际—那灵。那灵尊重这事。

我们看见我们已经浸入身体里,就需要看见这身体是甚么。林前十二章十二节说,就如身体是一个,却有许多肢体,而且身体上一切的肢体虽多,仍是一个身体,基督[直译,那基督]也是这样。这节并不像我们所豫期的,结束于召会也是这样,而是结束于那基督也是这样。本节末了的那基督,就是身体基督,也就是作为身体的基督。十二节清楚启示一个事实:基督是一个有许多肢体的身体。这就是身体基督,也就是合并的神。

因为我们在身体里,且是身体的一部分,所以我们正在享受身体基督。有些信徒可能觉得,无须为着享受基督而参加聚会。他们若是单独一人,也许可以享受一小部分个人的基督,但他们绝对无法享受身体基督的丰富。在召会的聚会中,身体上的每一个肢体都有一分基督。为这缘故,我们每一个人都需要开口,释放我们里面基督的丰富。倘若我们没有来聚会,没有开口释放基督的丰富,我们就只有个人的一分基督。我们都需要分享自己的一分基督,并享受别人的分。

众肢体在身体里彼此分享基督,好比我们物质身体的血液循环。如果我们身体上有任何肢体无分于血液循环,那个肢体至终会不适并患病。一个肢体越向身体的其他部分

送出血液,就会有越多的血液流进它里面。我们越开口释放基督,基督就越进到我们里面。因此,我们都需要在聚会中释放我们的一分基督。

身体基督满了丰富。每一个肢体可能只有一小部分,但所有部分加起来,就总和成为极大的丰富。我们不该把自己的一分保留起来为着自己,否则,我们那一分会变得停滞不前。可惜的是,许多弟兄姊妹因为不释放他们的那一分基督,所以老旧了。因为我们每个人都是基督身体上的一个肢体,都有一分基督,所以我们都需要将自己的基督释放到别人里面。

这是我们众人都能彀享受身体基督的路。犹太人只认识单身的神,就是创造的神。基要派基督徒只认识成肉体的神和救赎的神。更往前的基督徒认识内住的神,就是那灵。然而,今天在主的恢复里,我们不只认识单身的神、成肉体的神、救赎的神、内住的神,我们也正在享受合并的神,就是身体基督。我们需要在身体里,在召会生活里。

# 第四章 恢复身体基督

今天我们的神不再是生的神,而是经过过程的神。他已经经过了五个阶段:成为肉体、为人生活、钉十字架、复活、并且进到我们里面。神已经经过了过程,进到你我里面。这个过程产生基督的身体。因此,今天我们的神成了身体基督,就是合并的神。这并非人的观念,而是圣经中的神圣启示。

有人可能觉得很困扰,因为他们以前从未听过合并的神或身体基督这些辞。这些是新的辞汇,因为主是最近才恢复了这项真理。主在路德马丁身上,籍恢复因信称义这项真理,开始了他的恢复。从那时起,已经过了四个半世纪。在已过四个半世纪期间,所有的公会都发现了某些主恢复的项目,但他们没有往前超越这些项目。路德会有主恢复的一项真理——因信称义,但他们一直留在那里。然而,没有一事能拦阻主往前。从十六世纪以来,他继续恢复许多其他项目的真理;今天,他恢复得更多。

我生在基督教里,也长在基督教里,是第四代的基督徒。在成长过程中,我从未听过操练灵或呼求主。圣经里有许多项目,但基督徒就是看不见。无论他们阅读、研读圣经多少遍,都只看见白纸黑字,没有看见实际。罗马十章十二节清楚的说,众人同有一位主,他对一切呼求他的人是丰富的。

有无数的基督徒读过这一节,但没有一人看见这节里所启示的实际,直到一九六八年,主在洛杉矶的一场聚会中向我们开启这一节。我们可能在道理上认识基督的丰富追测不尽,但我们需要看见,我们如何才能得着基督的丰富。要享受基督的丰富,其秘诀和道路启示在十二节。这节没有说,主对一切相信主耶稣的人是丰富的,也没有说主对一切祷告他的人是丰富的;而是说,主对一切呼求他的人是丰富的。在原文里,呼求的意思是听得见的喊叫。呼求主和祷告有一项不同。祷告可以比作是以一种平静、礼貌的方式请求别人。然而,倘若我们的房子失火了,我们不会礼貌的请求帮助,而会大声喊叫,请求别人帮助我们。主对一切呼求他的人是丰富的。

六至八节说,「你不要心里说,谁要升到天上?」就是要领下基督来,或说,「谁要下到无底坑?」就是要领略基督从死人中上来。这义到底怎么说?它说,「这话与你相近,就在你口里,也在你心里。」这就是我们所传信主的话。六至七节题到基督。八节中,话与基督交互使用。圣经在这里指明,话——不是写出来、印出来的话,而是活的话——就是基督。话就是那活的基督,这话就在我们口里。就物质一面来说,那一直与我们相近,一直在我们口里的,乃是空气。无论我们醒,睡,安静,生气,空气日夜都与我们相近,在我们口里。今天我们的基督正像空气一样便利。

活的话就是基督,他总是便利的;但我们若闭口,就无法有分于他。如果我们不呼吸,只要几分钟,就必定死亡。我们都必须呼吸,才能活。同样的,要在属灵上活并健康,我们需要开口呼求:哦,主耶稣!遗憾的是,有许多信徒,甚至那些拥有神学学位的人,在属灵上都是死的,只因为他们没有凭呼求主的名而呼吸。

说实话,大多数的信徒偶尔也会呼求主,但他们只在有遇到麻烦时才呼求。平常他们可能比较喜欢讨论道理,但当他们身陷困境时,他们就呼求:哦,主耶稣。我们不该等到有意外时才呼求主。然而,我们若不愿意呼求主,他可能会调度我们的环境,逼我们呼求他。我们都需要主耶稣;因此,我们需要呼求他。

我们可以研究食物,甚至取得一个营养学的学位;但是无论我们多了解食物,若要享受食物,除了吃别无他路。我们都需要吃。同样的,一个人要有分于基督的丰富,除了呼求他的名,没有更好的路。无论何时何地,只要我们一呼求主,就得着复苏和加强,并且被他充满。我们被主充满,就会喜乐得忘形。无论何时,当我们在困境中,只要简单的呼求主,灵中就有安慰。我们若呼求主,就会得着基督的丰富。

我们需要认识,今天耶稣是谁?我们所呼求的这一位,他是创造的神、成肉体的神、 救赎的神、内住的神、并合并的神。今天他是身体基督。基督是包罗万有的。这位 创造的神、成肉体的神、救赎的神、内住的神、并合并的神,他所是、所成就、所 得着、所达到的一切,都包括在耶稣的名里。

今天,耶稣乃是包罗万有的药剂。我们所需的一切都在他奇妙的名里。我们若在黑暗中,只需要呼求耶稣的名,晨星就要在我们里面照耀。我们若觉得孤单,我们可以说,耶稣,哦,耶稣。结果,我们会感觉有一位在里面陪伴我们。我们若缺少智慧,只需要呼求主,接受他作智慧。我们若感觉软弱,就需要呼求主,得着基督作能力来加强我们。每当我要释放信息,却不知该说甚么的时候,我就祷告:哦,主耶稣!哦,主耶稣!主阿,你要说甚么?每次我这样祷告,总能得着一篇信息。耶稣是我的信息;他是活的话。耶稣是宇宙中每一件正面的事物。我们需要领悟,今天我们的耶稣不再是生的神,而是经过过程、合并的神,他是一切,又在一切之内。

歌罗西二章二节说, 要叫他们的心得安慰,在爱里结合一起,以致丰丰富富的在悟性上有充分的确信,能以完全认识神的奥秘,就是基督。叫我们的心结合一起是一件身体的事。除非我们的心与众圣徒的心结合一起,否则我们无法充分的享受基督。我们个人可以得着一点点基督,但作为召会,我们能更多得着基督。我们需要以一种联合、结合的方式来在一起成为召会,将我们的心和心思与众圣徒结合一起。倘若召会决定要作一件我们不同意的事,我们不该有异议,反该简单的跟随召

会。结果我们会看见主的祝福。如果召会一直是一,就要得着极大的祝福。主知道如何照料他的身体,而我们需要顾到他身体的一。我们绝不该抱持异议反对召会,乃该一直和召会结合一起。我们若与召会结合一起,就会在悟性上有充分的确信,能以完全认识神的奥秘,就是基督。接受团体的基督,并在其中行事为人六至七节说,你们然接受了基督,就是主耶稣,…就要在他里面行事为人。

我们需要在其中行事为人的这一位,乃是合并的神。接受基督就是接受身体基督,因为今天的基督是团体的身体。我们需要接受这位基督。然而可惜的是,今天许多基督徒会说,他们只在意基督,不在意召会。倘若我们只关心基督,不关心召会,我们就只能得着很有限的一分基督。我们若关心基督和召会二者,就能得着更多基督的丰富。因此,我们需要祷告:主耶稣,我在意你,我也关心你的身体,因为我认识你是头,召会是身体。我不能只有头却没有身体。

我们应该祷告:主耶稣,我知道你今天不再只是个人的基督,而是团体的基督,是头同身体。你是身体基督。因此,主耶稣,我接受你,也接受你的身体。我接受身体基督,我渴望在这位基督里行事为人。我们若在团体的基督里行事为人,我们的基督徒生活就会大大不同。今天大多数基督徒里面基督的丰富都已被夺走了。大部分的人在属灵上是贫穷、软弱的,因为他们只在意基督,不在意召会。

在主的恢复里,我们许多人可以见证,自从我们进到召会,开始关切召会的那一天起,我们的属灵生命就有了极大的不同。我们里面感觉到,我们是丰富的。每一位在召会中的人,在属灵上都是亿万富翁;我们都是富有的。歌罗西二章九节说,因为神格一切的丰满,都有形有体的居住在基督里面。神格一切的丰满,都居住在这位我们所接受,并在其中行事为人的身体基督里面。因为神格一切的丰满都居住在基督里面,所以他的丰富追测不尽。因此,保罗在以弗所三章八节说,这恩典赐给了我这比众圣徒中最小者还小的,叫我将基督那追测不尽的丰富,当作福音传给外邦人。

为要传扬基督那追测不尽的丰富,所赐给保罗的不是神奇的恩赐,而是恩典。若要讲道,我们需要恩赐;然而,若要传扬基督自己同他一切追测不尽的丰富,我们需要恩典,就是基督自己。当我们凭恩典传扬基督那一切追测不尽的丰富时,召会就产生了。召会的产生,乃是凭基督一切的丰富、用基督一切的丰富、并出于基督一切的丰富。召会有多丰富、多高超,有多少分量,乃是取决于我们对基督丰富的享受有多少。召会乃是基督一切丰富的组成。保罗传扬基督的丰富,使召会得以产生。

#### 呼求主并祷读,好有分于基督的丰富

要有分于基督的丰富,路乃是时时呼求主的名。林前十五章四十五节启示,基督是赐生命的灵。当我们呼求主名时,他这人位就前来,他的人位是赐生命的灵。耶稣是名,那灵是人位。因此,我们得着那灵是凭 呼求: 哦,主耶稣!

此外,罗马十章六至八节启示,基督是活的话。基督不只是赐生命的灵,更是生命的话。我们需要将活的话联于写出来的话,使这两种话成为一。当我们祷读圣经(写出来的话)时,可以呼求主的名(主是活的话),使这两种话成为一。单单阅读无法叫我们享受基督的丰富。耶利米十五章十六节说,我得着你的言语,就当食物吃了。吃这话的路乃是祷读。我们凭呼求主名来吸那灵,我们凭祷读来吃这话。主已向我们指明一条美妙的路,使我们从他的话得喂养。我们凭祷读,就得着滋养。

呼求主名就是将那灵吸入我们里面,祷读就是吃基督这话。基督一切的所是,都具体化在话里。为此,当我们取用话的时候,就得着滋养。单单呼吸耶稣是不彀的;我们也需要吃耶稣。当我们呼求主名并祷读时,就得着那灵作我们属灵的气,也得着话作我们属灵的食物。这样,我们就得着滋养,享受基督一切的丰富。

我们该学习不要只有自己呼求主和祷读,也要和别人一起呼求主并祷读。我们在家里,可以和配偶一起呼求并祷读。我经常和妻子这样享受主。单独一人吃,无法享用一顿筵席。桌上可能有许多道菜,但我们若独自一人吃,就不是筵席。筵席需要一人一起来吃。以团体的方式来吃是一大享受。当我们同别人一起享受基督时,我们有分于基督的丰富,比我们单独享受他要多得多。每当我们有机会,就该和圣徒们一同呼求主并祷读。

我们也需要和全召会一同呼求并祷读。林前十二章十三节说,我们…都已经在一位灵里受浸,成了一个身体,且都得以喝一位灵。喝不仅是一件个人的事,也是身体的事。借这被浸入一个身体,我们都有地位来喝。喝的地位乃是在身体里。我们需要来到召会的聚会中,同众圣徒一同呼求并祷读,而在身体里喝那灵。得加强,好和众圣徒一同领略基督宽广的量度以弗所三章八至十节启示,保罗传扬基督的丰富,召会就因此产生。

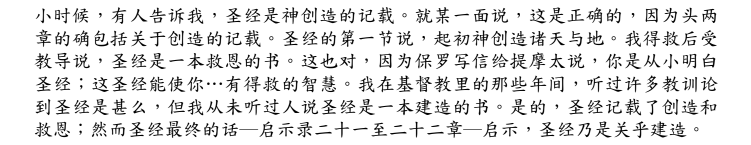
至终,保罗在十七节祷告:使基督借这信,安家在你们心里。这节题到的心是复数的,但家却只有一个;这就是身体。十七至十八节继续:叫你们在爱里生根立基,使你们满有力量,能和众圣徒一同领何为那阔、长、高、深。我们凭自己没有足彀的力量。我们需要和众圣徒一同被大能加强,使我们能领基督的量度。基督的量度的最大、高、深一是不可度量、追测不尽的。宇宙是不可度量的;宇宙这不可度量的量度,就是基督的量度。十九节继续说,认识基督那超越知识的爱,使你们被充满,成为神一切的丰满。

我们需要被加强,好和众圣徒一同领略基督的量度,使我们被充满,成为神一切的丰满。被充满,成为神一切的丰满,就是经历身体基督。我们单个人绝无可能被充满而成为神一切的丰满。为此,我们需要召会。主今日的恢复是要恢复身体基督在主回来之前,他要恢复身体基督。

我们要有分于基督的一切丰富,就需要身体。我们要喝包罗万有的灵,也需要身体。因此,我们在召会生活里是非常美妙的。主今日的恢复,是要在召会生活里,绝对且完全的恢复身体基督。身体基督是包罗万有的。我们的经历证实这点。我们来到召会,有分于召会生活,就感觉回到家里,非常满足。我们在召会生活里有满足,因为我们在此豫尝了新耶路撒冷。

### 第五章 神建造的启示和经历

上一篇 回目錄 下一篇



我们探访人时,开头通常会和对方打招呼。接下来我们可能会问候他近来是否安好,或者谈谈天气或时事。这些只是我们开头的话。别人若要知道我们心头的事,必须等到我们讲最后的话。我们末了的话启示我们心里真正的渴望。圣经的开头是创造的记载,随后启示救恩的事。然而,我们只有借这最终的话,才能看见神心头渴望的清楚异象。神心头的渴望非创造,也非救恩,而是建造。神心头的渴望乃是新耶路撒冷神的目标启示在圣经的最后两章。他心头的渴望乃是一个建造,就是圣城新耶路撒冷。

启示录二十一至二十二章乃是一千多章神圣说话中,终极完成、完结的话。圣经开始于起初,结束于一座由神那里从天而降的圣城。新耶路撒冷是一座由三种宝贵材料所建造或组成的城。城本身是纯金的,城的街道也是金的。城墙建造在十二根基上。十二层根基是十二样的宝石,根基上有十二使徒的名字。

建造在十二层根基上的城墙,全是由碧玉组成。根据四章三节,坐在宝座上的神,显出来的样子好像碧玉。因此,整座城和神有相同的显出,指明整座城就是神的彰显。这城有神圣的形像——它彰显、显明、并照耀出神和他的一切所是。

我们需要看见圣经中神圣启示终极完成、完结的话。许多人读经多年,却不认识圣经完结的话。每一位基督徒都知道圣经开始于创造,但很少人知道圣经终极完成于一个建造。我们需要清楚,我们蒙拯救之后的目的地不是天堂,而是新耶路撒冷。我们的定命不是到天上去,而是成为新耶路撒冷从天而降。这不是我的想法——这是圣经的启示。

的确有一个物质的天,是子基督与父神同在的地方。然而,天不是神的目标,也非我们的目的地。我们的目的地远比天更好、更高、更荣耀;我们的目的地是新耶路撒冷。启示录二十二章十四节说,那些洗净自己袍子的有福了,可得权柄到生命树那里,也能从门进城。按照这节,我们不是要上天,而是要进城,就是进入新耶路撒冷;这城要从天而降。

今天基督徒中间有许多传统的教训。主耶稣对法利赛人说,你们巧妙的废弃神的诫命,为要遵守自己的传统。…这就是你们借这所传授的传统,使神的话失去效力和权柄。今天在主的恢复里,我们不在意传统;反之,我们回到神纯净的话上。我们可能不认识自己仍在传统教训的影响下,到了何种程度。没有一处经节说,我们死后会到天上去。然而圣经清楚的启示,有一荣耀之物,叫作圣城和新耶路撒冷,将要从天而降。我们蒙福得进入的不是天,而是圣城。

我们都需要看见,圣经启示中最终完结的话乃是论到建造。开头的话论到创造,过程中的话论到救恩,但完结并终极完成的话是论到建造。当然,我们都是神创造的一部分;我们身为信徒,也有分于神的救恩;然而,目标乃是神的建造。神今日的建造乃是召会也许有些人会承认,圣经中终结的话是论到神的建造,但他们可能指称新耶路撒冷是在将来,因此争辩说,我们需要务实一点,注意现今存在的事物。然而,神的建造不是只存在于将来的事物;它今天就在这里。

主头一次呼召彼得时,立刻给他一个新名。主在约翰一章四十二节说,你是约翰的儿子西门,你要称为矶法。(矶法番出来,就是彼得。)彼得这名的意思是石头。两三年之后,主带门徒来到圣地的边境,问他们说,你们说我是谁?彼得领头回答说,你是基督,是活神的儿子。耶稣很欣赏他的回答,就说,西门巴约拿,你是有福的,因为不是血肉之人启示了你,乃是我在诸天之上的父启示了你,我还告诉你,你是彼得,我要把我的召会建造在这磐石上。主说,我还告诉你,指明他要启示更深的事。他似乎是说,认识我是基督,是神的儿子还不彀。你需要认识更多,就是认识召会。认识我是基督只是部分的启示。完整的启示包括基督与召会二者。

主说,他要建造他的召会,不是建造在道理或教训上,而是建造在这磐石上。我们不需要教训来建造召会;我们需要磐石。当主呼召彼得时,他首先启示出,彼得是一块石头。然后,主启示他自己是磐石,召会要建造于其上,而彼得是一块为着建造召会的石头。基督与召会,就是头与身体,乃是极大的奥秘。我们无法将头与身体分开。关于这事,主似乎对彼得说,你是有福的,你认识耶稣是神的儿子,是受神指派、为神所膏,来完成他定旨的那基督,但我还告诉你,我要建造我的召会。

主在马太十六章十八节说,我要把我的召会建造在这磐石上,阴间的门不能胜过她。阴间的门不能胜过建造的召会。撒但很容易胜过未建造起来的事物。堡垒若建造起来,仇敌的目的必定是要攻击它。召会需要成为建造起来的堡垒。

#### 基督是为着神建造的房角石

在十六章,彼得得着了基督与召会的完整异象。我们知道这是真的,因为他后来以一种令人惊讶的方式传扬福音,他宣告说,拿撒勒人耶稣基督,就是你们所钉十字架,神从死人中所复活者…。他是你们匠人所轻弃的石头,已成了房角的头块石头。彼得传扬说,基督不仅是救主,更是房角石,将神建造的两面墙联结一起。基督作为房角石,为犹太人所轻弃,却为神所荣耀、所宝贵,因为神所渴望的,不只是要拯救我们,更是要重生、变化我们,使我们成为宝石,好建造召会。彼得从他年轻时作门徒开始,就从未忘记自己是石头,基督是磐石,召会得以建造在这磐石上。因此,当彼得年老时,他在彼得前书写道:你们来到他这为人所弃绝,却为神所拣选所宝贵的活石跟前,也就像活石,被建造成为属灵的殿,成为圣别的祭司体系,借这耶稣基督献上神所悦纳的属灵祭物。我们是活石,不是为了展示,而是为

着建造成为属灵的殿。我们不需要等到来世;神的殿今世正在地上被建造。

今天人们常常谈到事奉神。五节启示,真正的事奉——神渴望的事奉——不是建造以外的事。事奉需要立基在建造之上。首先我们需要被建造在一起;然后我们才能事奉。在生命中长大,变化成为宝贵的材料,为着神的建造保罗的著作也题。造。他在哥林多前书写到他喂养众圣徒。他也说,我们证都得以喝一位灵,着空。他不要吃耶稣,喝那灵,使我们在属灵上长大。长大带进变化,而变化是为着建长,有的建筑来自神农场中所生长的。我们都需要吃我们得以长大并被变化,然后建造才会实现。九节在思想上有明显不连贯之处,我们得以长大并被变化,然后建造才会实现。九节在思想上有明显不连贯之处材,就如未、草、禾等,并不适于神的建造。我们虽是神农场上的植物,正借圣、就如木、草、禾等,并不适于神的建造。我们虽是神农场上的植物,那种这人石化的过程变成宝石。我们若让生命水流过我们,这水就将神一切所是,那们在人的过程变成宝石。神圣生命的流将神圣的元素带到我们里面,并排除我们正在

#### 我们要谨慎怎样在基督这根基上建造

保罗很强的论到建造:我照神所给我的恩典,好像一个智慧的工头,立好了根基,有别人在上面建造,只是各人要谨慎怎样在上面建造。因为除了那已经立好的根基,就是耶稣基督以外,没有人能立别的根基。然而,若有人用金、银、宝石,木、草、禾,在这根基上建造,各人的工程必然显露,因为那日子要将它指明出来;它要在火中被揭露,这火要试验各人的工程是那一种的。

我们不可在神宝贵的建造上加入木、草、禾。在新耶路撒冷里,不会有任何天然的事物,只有宝贵的材料。保罗在以弗所二章二十节写到,基督是使徒和申言者所立的根基,也是建造的房角石。放置房角石,是要将一栋建筑的两面墙联结起来。犹太信徒和外邦信徒代表神建造里不同的墙,而基督担任联结的房角石。基石是水平摆放,承托整栋建筑,而房角石是垂直站立,联结建筑的墙。在撒迦利亚四章七节,基督也被启示为顶石,遮盖神的建筑。基石承托建筑,房角石联结建筑,顶石完成建筑。基督是神建造的基石、房角石和顶石,而我们是要被建造在这建筑之中的宝石。

#### 在今日的地方召会里同被建造

保罗在以弗所二章二十一节说, 在他里面,全房联结一起,长成在主里的圣殿。本节全房这辞是指宇宙召会。然而,保罗在二十二节继续说,你们也在他里面同被建造,成为神在灵里的居所。这节的你们也是指地方上的圣徒。我们在每一个地方召会里,都是在同被建造的过程中。倘若我们要等到来世才被建造,我们就错失目标了。我们需要今天就被建造。我们需要长大、变化和建造。我们被变化,不是要成为单独展示的美丽宝石;反之,我们作为宝石,只适合建造。我们不该只是堆在一起而已。按照二十一节,我们需要联结一起,被制作,符合建造的条件和状况。

我们一旦和召会里的圣徒建造在一起,就无法将自己从建造中分离。如果我们因为渴望更多的自由,而决定不要留于建造中,那已经太迟了。我们一建造到召会里,就无法离开召会。这是何等的祝福!被建造到神的建筑里,这是何等荣耀!

#### 在今日的召会生活里经历身体基督

今天主正在建造身体基督。本书主要的负担就是身体基督,就是个人的基督与他所有的肢体建造在一起。在身体基督里,有基督作到他所有的肢体里面,基督的所有肢体也作到他里面。整个新耶路撒冷将是身体基督的终极完成。今天的召会——身体基督——乃是新耶路撒冷的小影。

林前十二章十二节说,身体上一切的肢体虽多,仍是一个身体,基督也是这样。这节的基督不是个人的基督,而是团体的基督——基督自己与他所有肢体的合并。

我们凭在生命中长大,就在基督里合并。我们越在生命中长大,就越被作到基督里,也越有基督作到我们里面。生命的长大带来变化,而变化是为着团体和互相的事。我们被变化,基督就得以作到我们里面,我们也被作到基督里面。我们的老旧元素被排除,基督的元素被作到我们里面。这产生身体基督,就是今日正当的召会生活,彰显基督并满足神的渴望。我们需要看见圣经中神目标的异象。

在起头的创世记中,有创造的记载;这段记载显示神栽植了一个园子。园子里有许多树,当中有生命树。生命树旁还有一道河流出来滋润那园子,这河的涌流带来三样宝贵的材料:金子、珍珠和红玛瑙。这里的珍珠,是一种树脂结成像珍珠的物质。当树脂流出来,凝结成为一种树胶或树脂,就成为珍珠。红玛瑙则是一种宝石。在这幅图画中,我们不仅可以看见神所造的诸天与地,也看见神所栽植的园子同 生命树和涌流的河,这河滋润那园子,并带来金子、珍珠和宝石。

我们若要领悟创世记二章八至十二节里这幅图画的完满意义,就需要看启示录二十一至二十二章。这幅图画的结果显示,园子至终成了一座城。园子是天然的,但城是建造或建筑起来的。在这个建筑物,就是新耶路撒冷的建造里,有生命树、涌流的河、以及金、珍珠和宝石。然而,这些材料不再是四散的;反之,它们已经被建造成为一座永远的城。这是整个神圣启示的完整图画。

整个神圣的启示就是为着这美妙的建造—身体基督。身体基督乃是基督同召会,头同身体;这是借这我们吃基督、喝那灵、长大、被变化、同被建造而产生的。圣经结束于一个呼召和一个应许在圣经的终极完成里,有一个呼召和一个应许。这个呼召在启示录二十二章十七节:那灵和新妇说,来!听见的人也该说,来!口渴的人也当来;愿意的都可以白白取生命的水喝。

这是呼召人来喝那从羔羊神(救赎之神)的宝座所流出的生命水。这流乃是活神的涌流。活的羔羊神将自己涌流出来,作为生命水的河。当耶稣在这地上时,他也发出同样的呼召。节期的末日,就是最大之日,耶稣站高声说,人若渴了,可以到我这里来喝。信入我的人,就如经上所说,从他腹中要流出活水的江河来。圣经结束于这个永远的呼召,连同一个应许:那些洗净自己袍子的有福了,可得权柄到生命树那里,也能从门进城。

圣经末了的呼召是要我们来喝,应许则是我们有权柄来吃生命树,也能进入神的建造。今天我们在召会生活里吃喝,并且正被建造。我们并非走进圣城里,而是被建造到圣城里。彼得不是走进新耶路撒冷的;他乃是借这被建造到新耶路撒

冷里而进入其中。我们今天就需要被建造到其中。我们的需要不是开始试把别人建造进去,而是将自己建造进去。

建造的路不是祷告求主切除我们尖锐的角和粗糙的边,使我们适合建造。我们越这样祷告,就越不适合建造。营养学家都知道,能改变我们的乃是正确的食物。正确的属灵食物能规律我们的个性和脾气。我们不需要尝试从外面来改良我们的性格或个性,反而需要更换我们的饮食,吃主的话,呼求主,借此吃基督,喝那灵。正确的食物乃是耶稣和他活的话。我们若吃耶稣,就会和耶稣一样;我们若喝那灵,就会成为属灵的。

我们需要吃基督作生命树,喝那灵作生命水的河。我们若吃基督,喝那灵,就会被基督构成,团体的成为身体基督。今天的身体基督就是作为新耶路撒冷小影的召会生活。如果我们今天在身体基督里,我们就能确定,新耶路撒冷将是我们的定命。

## 第六章 借这神的过程和我们的变化,完成神建造的定旨

上一篇 回目錄

神有一个永远的定旨。以弗所三章十一节说,这是照这他在我们的主基督耶稣里,所立的永远定旨。简而言之,神永远的定旨乃是神在已过的永远里所立的定旨,要将他自己作到一班人里面,作他们的生命、性情和一切。这样,他就产生一个身体,盛装并彰显他自己。这身体至终将是圣城新耶路撒冷,就是羔羊的妻。在基督里的神将是这团体实体的中心、轮轴。

在圣经中,神永远的定旨是以一种详细却又奥秘的方式启示出来。圣经中神永远定旨的启示可以比作拼图游戏的一片片拼图。我们需要花很多时间,将拼图所有的部分放在正确的位置,以形成一幅完整的图画。许多圣徒已经花了几个世纪来完成这个工作,将神永远定旨的一片片拼图,以正确的方式放在一起。我们该感谢主,我们是生在二十世纪,而不是第二世纪。倘若我们生在第二世纪,就无法看见神永远定旨的清楚图画。已过几个世纪以来,许多大教师已经找到这拼图的各部分,一一放在正确的位置上。在某个时候,路德马丁拿起了一块拼图,将它放在正确的位置上。在二十世纪的今天,最后一片拼图已经正确的放好了。如今我们能看见一幅完整的图画。

我们不是吹嘘自己已经看见了神永远定旨的图画,因为我们是站在别人的肩头上而看见这异象。为着那些走在我们前头的人,我们感谢神。有许多伟大的教师托我们;我们站在达秘的肩头上,达秘站在新生铎夫的肩头上,新生铎夫又是站在路德马丁的肩头上。我们爬得更高,但不是凭我们自己,乃是因着站在所有走在前头的伟大教师之上。这本神圣之书从未像今天一样,向召会是如此解开又透亮。

使是二十年前,圣经对我们也没有像今天这样透亮。我们花了四十多年的时间,将拼图的某些部分放在正确的位置上。因着主的怜悯和恩典,我们今天才能看见并讲说神永远的定旨;这定旨乃是要将他自己作到一切他所拣选的人里面,作他们的生命、性情和一切,使他们能被神自己并以神自己完全浸透。我们可以在以弗所三章十七节看见这个定旨,那里说,使基督…安家在你们心里。基督安家在我们心里,就是我们经历神将他自己作到我们里面,好完成他永远的定旨。

圣经有六十六卷书;它有上千章、数千页,包括许多道理。圣经已被各式各样的人所使用。我们所有的是怎样的圣经,取决于我们是那一种人。似乎每个人都有一本不同的圣经。圣经里的话是一样的,但我们对圣经的领会和应用却差异极大。倘若我们以道理的方式,运用心思来到圣经跟前,就会有许多可争论的。我们各人都有

自己的观念,也各自知道如何使用某些经节来支持我们的观念。然而,我们不该利用圣经,为我们个人的目的寻求支持。神给我们圣经,不是要我们这样使用的。

圣经是神圣的启示,它告诉我们神有一个渴望。神的渴望乃是将他自己分赐并作到我们里面,作我们的生命、性情和一切,使我们能以神圣的方式来过我们的为人生活。这就是神的定旨。为此,他创造了诸天与地,因为若没有天,地无法存在,若没有地,人无法生存。圣经启示诸天是为着地,而地是为着人。神的心意不是仅仅要有诸天和地而已,更是要有人类,使他能彀拣选一班人,将他自己分赐到他们里面,作他们的生命、性情和一切。这些人能过神圣的生活,不是彰显他们自己,而是彰显那位独一的神圣者。因此,诸天、地、和人类都是为着神的定旨。

我们来思考人的组成和设计,这实在是令人赞叹。我们是由许多美妙的部分所组成的。首先,我们有一个美妙的身体。我们的身体有多奇妙,是无法描述得尽的。倘若我们没有这个美妙的活机器,我们将无法生存。除了身体之外,我们还有一个灵和一个心理的心。耶利米十七章九节说,人心比万物都诡诈,无法医治,谁能识透呢?

这处经节和以弗所三章十七节必定是指心理的心。神造了灵、魂和身体。我们的心包括魂—心思、情感和意志—以及良心,良心是我们灵的一部分。尽管人可以在物质产业上富足,但除非他们有神,否则他们仍有一种感觉,一种深处的意识:他们是饥渴的,他们若有所缺。这种饥渴是在心里和灵里。只有神能满足我们灵里和心里的饥渴。

世上的水无法满足我们。主耶稣对撒玛利亚妇人说,凡喝这水的,还要再渴。 我们越喝这水,我们的干渴越加增。年轻人可能以为,只要找到好妻子,他就会满足。学生可能以为,只要得到博士学位,他就会满足。另有人可能以为,只要有钱,他们就会满足。然而,更多的钱只会加增我们的干渴;钱永远无法填补我们里面的缺口。灵和心是由神所造并为神所造的。神给我们造身体,使我们能生存;给我们造心,使我们能爱他;给我们造灵,使我们能接受他。为此,当神拯救我们的时候,他赐给我们新心和新灵。以西结三十六章二十六节说,我也要赐给你们新心,将新灵放在你们里面。每个人都是一个器皿,有身体、心和灵,由神所造来盛装神。

凡不认识神的,也不认识自己。他们不知道自己有心和灵。我们有心来渴望神并爱神,我们有灵,使我们能将神接受进来。因此,我们需要操练我们里面最深的部分,就是我们的灵,呼求:哦,主耶稣!每当我们这样呼求,神就进到我们里面。约翰四章二十四节说,神是灵;敬拜他的,必须在灵和真实里敬拜。现在我们来看,神如何能作到我们里面。神要能将他自己分赐到我们里面,需要一个过程。举一个简

单的例子,假设有一个香甜多汁的大西瓜,而我想要将这个西瓜作到你里面。为此,首先我要将这个西瓜切成片。要使这个西瓜更容易取用,还需要更进一步。我会将西瓜片里的西瓜汁都榨出来。这样任何人都能喝到美味的果汁。因此,西瓜经过了三种形态或阶段:西瓜、西瓜片和西瓜汁。借这经过这个过程,西瓜就能很容易的分赐到许多人里面。人一旦这样接受西瓜,西瓜就成为他的构成成分。

麦粒是生的,但一块饼已经经过了过程。许多麦粒磨成面粉,与水和油调在一起, 烤成可吃的饼。今天的耶稣不再是生的。借这成为肉体,死于十架,他已经经过了 过程。他的钉死十架可以比作在烤箱里被烘烤。至终,他在复活里从烤箱出来;作 为那灵,他是我们属天的食物。这就是今天福音的精髓。今日神的福音包括赦罪, 但福音的精髓乃是神摆出他自己作为食物,要分赐到我们里面。为此,耶稣说, 就是生命的粮。…那吃我的人,也要因我活。

神是三一神—父、子、灵。神格的三一主要不是为着教训或道理,而是为着他的经过过程,并为着他能分赐到我们里面。一面来说,西瓜、西瓜片、和西瓜汁都是同一件事;但另一面来说,它们又是三。它们是三,又在一里面。它们是三,目的是为着分赐。倘若西瓜很大,任何人都很难将其接受进来。一个大西瓜要分赐到我们里面,需要有三个阶段或三种形态—西瓜、西瓜片和西瓜汁。

西瓜成为西瓜汁时,就能分赐到我们里面。当西瓜汁分赐到我们里面时,西瓜片和整个西瓜也都分赐到我们里面。我们接受了西瓜汁,就也接受了西瓜片和西瓜。我们可以比喻说,父神是西瓜,子神是西瓜片,灵神是西瓜汁。那灵是为给我们喝的。我们若有那灵,也就有子,我们若有子,也就有父。这乃是为分赐。神正将他自己分赐到我们里面。

父神在子里面,而子作为末后的亚当,成了赐生命的灵。末后的亚当,就是子同 父,成了赐生命的灵。因此,我们所需要的就是简单的喝。林前十二章十三节说,我们…都得以喝一位灵。我们借这呼求主而饮于那灵。当我们运用我们的口和我们的灵呼求主时,那灵就分赐到我们的灵里。我们所接受的那灵就是基督。正如西瓜汁是西瓜片的素质,那灵也是基督的素质。当我们操练灵呼求他时,基督就作为那灵分赐到我们里面。

基督作为那灵,乃是分赐到我们的灵里。神为我们的身体创造了胃,使我们能容纳我们所吃喝的。当我们喝果汁时,乃是将果汁接受到胃里。然而,果汁不会一直留

在那里,而会被消化并吸收到我们所有的细胞里,构成我们身体的生机组织。这启示一件事:我们所吃喝的,至终成了我们的所是。

我们的灵是我们属灵的胃;我们将基督这属灵的食物和饮料接受到我们的灵里。基督是从这个器官被吸收,进入我们全人的所是里。主已在我们的灵里,但我们需要让他从我们的灵扩展到我们的心里,使他能在我们的心里定居下来。这就是基督安家在我们心里。

借这我们喝那灵,并让基督安家在我们心里,基督就将他自己分赐到我们全人的所是里。然后我们就凭基督在我们里面的增长而经历长大。真正的长大总是来自增长,而增长总是来自滋养。基督分赐到我们里面之后,他立刻成为我们的滋养,我们就有增长。我们借这这个增长,就会以基督而长大,并长到基督里面。基督分赐到我们里面,而我们长到基督里面。这是相互的调和。至终,基督一切丰富的元素都会被作到我们的所是里,并且我们消极的元素会被排除。这就是变化,是一种新陈代谢的改变,新的东西被带进来,顶替并排除老旧的东西。我们里面每天都有这样一个新陈代谢在进行,这是何等美妙!

当我们借这呼求主以喝那灵,并祷读主话以吃主时,基督就作为赐生命的灵和活的话,分赐到我们的灵里,并且渐渐被吸收到我们全人的所是里。这是加添一种新元素。同时,在我们里面的这道流会自然排除每一个消极的元素。我们所经历的改变不是外面的改正,而是内里新陈代谢的改变。这个改变就是神性与人性的调和。我们越这样被变化,就越渴慕和圣徒们在一起。倘若我们没有被变化,我们可能喜欢留在家里,独自一人。然而,我们若被变化,自然会渴望去聚会,与圣徒们交通。这就是建造。

建造就是穿上新人。根据以弗所二章十五节,新人是由两班人—犹太人和外邦人—所组成的团体实体,是基督借这在十字架上的工作所创造的。我们正借这穿上召会生活而穿上新人;换句话说,我们正被建造在一起。这是我们对团体基督,就是身体基督的经历,也是我们对新耶路撒冷的豫尝。今日的召会生活乃是为着享受团体基督,犹太人认识神是创造者,基要派基督徒认识神是救赎者,内里生命派的人认识基督是我们内里的生命。

我们也认识神的这些方面;但今天凭主的恩典,我们已经被带往前,在召会生活中享受基督作为身体基督。这是我们的建造,我们的恢复,和我们的见证;就是这个恢复要将主带回来。他正前来,而我们正出去迎接他,不是以个人的方式,乃是团体的迎接他。借这召会生活中的建造,至终将有一道碧玉墙,明如水晶,彰显神的

形像;也会有一座纯金的城,有纯金的街道,以及珍珠门。金、宝石、和珍珠全在今天这里的召会生活中。