## 目錄

# 主恢复的道路

| 第一篇                                          | 在灵和真实里敬拜(一)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 第二篇                                          | 在灵和真实里敬拜(二)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 第二篇第三篇                                       | 为主作工应注重的几点                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| hele hele                                    | and the second of the second o |
| 第四篇                                          | 祭司的生活与事奉                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 第五篇                                          | 在合一立场上的事奉                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 第六篇                                          | 主恢复的道路                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 第七篇                                          | 传福音                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 第八篇                                          | 追求生命的长进                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 第八篇 第九篇                                      | 召会的建造                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 第十篇                                          | 地位与权柄                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 第十一篇第十二篇                                     | 基督作生命,召会作生活                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 第十二篇                                         | 以弗所四章中建造召会的路                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 第十三篇                                         | 吐什的七人上刀人的建进                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 第十四篇                                         | <u>肢体的成全与召会的建造</u><br>建造召会需要启示和经历                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| 第十五篇                                         | 建造召会需要在心思的灵里得更新                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| <u>//                                   </u> | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 第十六篇                                         | 同工、长老在召会中的服事与配搭                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 第十七篇                                         | <u>认识权柄,在生命上受成全,</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                              | 以及顾到工人和工作的需用                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 第十八篇                                         | 同工、长老在召会中的关系、责任与学习                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 第十九篇                                         | <u>一问工、农宅任任会下的天东、贝任与学习</u><br>认识并经历生命与召会                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 第二十篇                                         | <u>与少年工作有关的交通</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <u> </u>                                     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

#### 第一篇 在灵和真实里敬拜(一)

回目錄 下一篇



本篇信息我们要来看在灵和真实里敬拜。主耶稣在约翰四章二十至二十四节, 和撒玛利亚妇人说到敬拜的事。妇人说,我们的祖宗在这山上敬拜,你们倒 说,敬拜的地方必须在耶路撒冷。耶稣说,妇人,你当信我,时候将到,那 时你们敬拜父,不在这山上,也不在耶路撒冷。你们敬拜你们所不知道的, 我们敬拜我们所知道的,因为救恩是从犹太人出来的。时候将到,如今就是 了,那真正敬拜父的,要在灵和真实里敬拜他,因为父寻找这样敬拜他的人。 神是灵;敬拜他的,必须在灵和真实里敬拜。

这一段话,是主和撒玛利亚妇人谈到活水时说的,所以我们必须领会,敬拜 和活水有关。在三章六节,主耶稣在回答尼哥底母时说,从肉体生的,就是 肉体;从那灵生的,就是灵。这里,我们看见主题到两个灵,一个是从那灵 生的那个灵,一个是就是灵的那个灵。第一个灵是圣灵,就是神的灵;第二 个灵是我们得神重生之人的灵。在四章我们也看见两个灵,二十四节说,神 是灵,所以敬拜他的,必须在灵里敬拜。第一个灵是神自己,第二个灵是我 们里头人的灵。

我们需要看见,事奉乃是为着召会,为着建造召会;正如我们在别的信息中 所强调的。不管我们的事奉是那一项,是作甚么,我们事奉的终极目的都是 为着建造召会。我们已经看得很清楚,神在宇宙中所要得着的就是召会。然 而,这样为着召会的事奉,有些基本的原则。我们要从上述约翰福音的经节, 来看事奉的基本原则。

圣经中说到事奉的基本原则,难得有一处像约翰四章说得这样透彻。在这一 章,主耶稣清楚告诉我们,事奉有两个基本原则。首先,他说神是灵;事奉 神必须用灵事奉,这是一个原则。其次,他说必须在真实里;必须用真实、 实际事奉,这是第二个原则。按字面看,我们容易领会用灵事奉是甚么,但 实际上,用灵事奉到底是甚么意思,并不太容易领会。我们都知道,神是灵, 我们敬拜他、事奉他,就要用我们的灵。只有灵能事奉灵,也只有灵能事奉 灵。只有灵能拜灵,也只有灵能拜灵。

神是灵,如果你用别的拜,就拜不神。按字面看,这不难了解,但事实上, 这件事并不太容易。第二个原则,要用真实敬拜神。关于这点,不仅那个事 实我们不太清楚,就是字面也不太容易了解。甚么叫作用真实敬拜神呢?真 实究竟是甚么?说到我们的灵,或许我们还懂得一点,但说到真实,说到实 际,我们也许连这是甚么都还不太明白。

我们从已过的经历中深深的体会,如果圣徒对于这两个基本原则不太清楚,我们在事奉上就还是渺茫,不彀具体,也不能彻底。首先,神是灵,这个问题并不简单。你要从整本约翰福音来看。约翰福音开始就说,太初有话,话就是神。而后说,到了一个时候,这个话成了肉体。这个肉体就是耶稣基督,就是主耶稣。所

以你在这里看见,有话,也有肉体。话就是神,话也成了肉体。并且圣经还告诉我们,这个肉体住在我们中间,丰丰满满的有恩典,有实际。这里的 实际,和四章二十四节的

真实,在希腊文是同一个字,都是真实、实际的意思。国语和合本在好些地方将这字番作真理,因着有一个理字,常容易领会作道理;实在说,这不是道理,乃是实际,就是真实。以后主耶稣在十四章六节告诉我们,他就是道路、实际、生命。主耶稣就是实际。

主耶稣是神。他不仅是神,并且是说出来的神,发表出来的神,解释出来的神,表明出来的神;所以,他是神的话。有一天,他成了一个人,成了一个肉体,住在我们中间,有恩典,有实际。不仅如此,约翰又说,神是灵。你把这些连在一起看,有话,有神,有肉体,有灵,有恩典,还有实际。当主耶稣在地上行走时,人只看见他这个肉体,不容易领会他怎样是一个灵。虽然他的生活,他的行动,把神表明得相当完全,把神解说得相当完全,但是那时候,人不大容易领会他是灵。人一直觉得,他们所接触的是一个在肉体里的人,是一个拿撒勒人。

到了十四章,主耶稣突如其来的告诉门徒说,他要去受死,他要离开他们了。门徒听了十分忧愁,主耶稣就安慰他们说,你们心里不要受搅扰,也不要胆怯。你们听见我曾对你们说,我去,并且我正往你们这里来。主要门徒不要为他的受死难过,实在说他这个死,这个去,是与他们有益的。因为他若不死,若不去,灵就不能来。这意思是,他若不死,不去,他对于门徒就仅仅是这个肉体,他对他们没有办法是灵。门徒天天接触,天天看见,天天碰的都是这个肉体,主没有办法是灵进到他们里面。现在主要去受死,主死了并不就了了;主死了还要活过来。主这样一活过来,就从肉体转到灵里。主现在在他们中间是个肉体,到那一天,他就是灵要进到他们里面。

主成为灵经过许多讲究有一天,主耶稣这话实现了;他经过死与复活,果然从肉体化身成灵。到这时候,他这个灵,就有许多的讲究。他不仅是灵,并且曾经成了肉体,穿上了人,有一天走到十字架上,进到死亡里面,又从死亡里经过、出来了。这就证明,他征服了死亡,打败了死亡,消除了死亡。他从死亡里出来,就进入复活;这样一复活,他就从肉体转到灵里。所以我们看见,他这个灵和神原来是灵的灵大有不同。神是灵的那个灵只有一个成分,就是神自己的成分;但是现在这个灵里面有神,有人,有救赎,有死,有复活,有升天,有荣耀,有许多的故事,许多的成分。

说到这里,我们需要花工夫把约翰十四至十六章,仔细的研读。这三章是约翰福音大转弯的地方。约翰福音头十三章给我们看见,主耶稣如何成了肉体,在肉体显现,给人接触,而住在人中间;那时,他还不能进到人里面,因为他还没有成为灵。所以从十四章就有个大转弯,主耶稣从肉体转到灵。这个转弯是怎样成功的呢?就是经过死与复活。死是解决了肉体,复活是叫他进入灵里面。乃是这样一死一复活,他就从肉体转到灵里,转成为灵了。所以到了十六章,你看见圣灵来了,就是主耶稣的化身。因着死而复活,他就这样转到灵里,转成圣灵了。

等到他复活之后,他来到门徒中间,就向门徒吹一口气说,你们受圣灵。这告诉我们,他所吹出来的这口气,就是圣灵。为甚么他所吹出来的这口气是圣灵呢?因为到这时候他就是圣灵,他的本质就是圣灵。关于这些奥秘的事我们只能稍微领会一点,没法说得透。从那一天起,主就进入门徒里面了。主在门徒里面作甚么呢?整卷约翰福音给我们看见,主在门徒里面是作生命。我们常常说,主耶稣是我们的生命,我们得着主耶稣就是得着生命。这位主耶稣作我们的生命,乃是在这个灵里面。这个灵不只是神自己,乃是神成了肉体,经过死与复活,成为灵的那个灵。这个灵里面有神的成分,有人的成分,有死而复活的成分,有救赎的成分,还有升天的成分。乃是这一个灵作了我们生命的灵,就是这一个灵才是我们的生命。

因着受传统教训的影响,基督徒中间有一个观念,几乎控制了整个基督教,就是认为圣灵在人里面是主耶稣的代表,而主耶稣在天上是圣灵所代表的那一位。他们说,主耶稣怎能一面在我们里面,一面还坐在天上呢?如果他在我们里面,就不能坐在天上;若是他坐在天上,就不能住在我们里面。这个道理乍听很对,但是不合圣经的教训。比方,在一个房子里,通常没有疑问的都有电,灯管里有电,风扇里有电。试问,这个通到房子里的电,是不是这个电到了房子里,就离开发电所了?奇妙就在这里,一面电离开发电所进到房子里,一面电仍留在发电所。所以,不要说主耶稣是灵是个奥秘,连小小的电都是这样奥妙,人也无法了解得透彻。我们的主就是这样的一位,一面他实在是在我们里面,一面他也实在是坐在宝座上。他不会因为坐在宝座上,就不能进到我们里面;也不会因着进到我们里面,就非得离开宝座不可。

有一次,一位弟兄和我辩驳这事。他说,主耶稣复活了,是不是又带骨又带肉?是不是带着一个身体?那么主耶稣在我们里面,是带着骨还带着肉了。我立刻说,弟兄,你这样一说,就已经失败了。我就问:主耶稣复活的那天晚上,门徒在房子里,门窗都没有开,那他是怎么进来的?他说,那个是灵体。我说,若是灵体,门徒怎么能彀摸着呢?他没话讲。我说,所以弟兄,你不能用你的头脑领会这事。不要说灵的奥秘我们弄不清楚,直到今天,连电学家对电的奥秘也都弄不清楚。我们只有照主的话接受,并以我们的经历来证实。

圣经的话清楚告诉我们,圣灵在我们里面,主耶稣在我们里面,父在我们里面,而这明明不是三位,乃是一位。圣灵在我们里面,就是主耶稣在我们里面;主耶稣在我们里面,就是父神在我们里面。再说到我们的经历,当我们悔改时,我们呼求主说,主耶稣阿,我是个罪人,我接受你作救主。

我们呼求的是主耶稣,结果进到我们里头的却是圣灵。你呼求主耶稣,接受主耶稣,但是进到你里面的是圣灵。不仅如此,每当你感觉圣灵在你里面运行时,你就感觉主耶稣在里面。所以,这是一件奥秘的事。然而很好。这是的真理,神虽是灵,他却不能就这样简单的,直接把他的灵放到我们的罪恶需要解决,撒但需要解决,我们败坏的肉体需要解决死亡也需要解决。此外,还有属天、复活、属灵的成分,都要放到里来死时以,神必须经过成为肉体,在地上三十三年半,进入死亡并经过死中后进入复活、升天,得着一切的权柄。等这一切都完成了,都达到了,都得着了,到这时候,他就不只是神是灵的那个灵,他乃是成为肉体,经过死,进入复活,升天,得着荣耀的一个灵。在这灵里有救赎,有败坏撒但的败坏,有胜过撒但的得胜,有复活,有解决一切难处的解决,这一切都在这灵里。

所以只要你肯悔改,肯敞开自己,接受这位主耶稣,他这个奇妙的灵,就要进到你里面。他进到了你里面,消极方面说,他消除了一切消极的问题。你越是与主耶稣有接触,有交通,向主耶稣敞开,你就越有经历;你就深深觉得,在你里面有一个能力,把世界、肉体、和罪恶的权势,无形中消除了。我们众人可以用自己的经历证实,是不是如此。你若是里面没有联于主耶稣,你只是在外面用方法要胜过世界,你越用方法,世界越胜过你。你若是里面没有联于主耶稣,你只用方法克制你的情欲,你越克制,情欲越像火在那里烧。然而你若不管这个,只单单和主有交通,你越和主交通,和主通,向主敞开,一直与主接触,你里面就有个内在的成分,无形中把情欲抵销了。在你里面有个消杀的成分,有个杀死的成分和能力。

在三、四十年前,当我没有看见这清楚的亮光,对于里面生命的路还不清楚的时候,我接受罗马六章的教训,要算自己是死的。那时我就努力这样算;然而我越算,自己越活。以后我发现许多弟兄姊妹都有这个经历,越算,自己越活。到了今天,我们就看见不是算的问题,乃是与主实在有交通的问题。六章死的经历,乃是到八章的圣灵里面才成为实际。当你活在八章的那个灵里,与主交通,那个灵里就有杀死的能力,就有十字架的功效。这个灵好像一种万灵丹,你要甚么就有甚么。你不需要对付你的世界,你只要把这万灵丹吃下去,里面就有对付世界的能力。你越和主交通,越让这灵从你里面通过,在你里面运行,无形中,不知不觉,你的肉体就了了。

再比方有一对夫妇都是信主的,这个弟兄觉得不应该向妻子发脾气,所以定意克制自己的脾气,并且祷告求主保守他不发脾气。结果他的祷告不灵。这个弟兄失败再失败,直等到有一天,他蒙主光照,就转了,看见不是他克制自己不发脾气,乃是他里面要与主通,和主接触;他和主越接触,他的脾气就越被消杀。今天在我们里面的这一个灵就是主自己。圣经把主启示到这个地步,是我们用言语无法形容的,更是我们无法领会得透彻的。

神是灵,然而神成为肉体,经过死,进入复活;等到他经过复活以后,他这位末后的亚当就成了赐生命的灵。主耶稣作我们的生命,乃是在这个灵里。约翰四章说到活水的问题,也给我们看见灵的问题。你要这活水,就要看见主耶稣是灵。今天你与这个灵接触,就得着活水。到了七章主告诉我们说,人若渴了,可以到我这里来喝。信入我的人,…从他腹中要流出活水的江河来。你的灵接触了主耶稣,这个生命的灵就在你里面成为活水。

主耶稣又说,他就是生命的粮,我们可以吃他,吃他的人必要因他活。我们要怎样吃他?除了在灵里,没有第二条路。我们要领会,主耶稣作为生命的粮,这个粮不是物质的东西,这个粮是灵。所以在六十三节他说,赐人生命的乃是灵。不要把主当作物质的食物接受,乃要领受他是生命的灵。我们若不懂得怎样用灵接触主,就不懂得怎样吃主。到了二十章又给我们看见,主耶稣是我们的空气。主耶稣复活后,来到门徒当中,向他们吹入一口气,说,你们受圣灵。 这个气是活的气。

以我们肉身的生命来说,有五件事是最重要的。第一,是生命本身;若是你的肉身没有生命,你就不能活。第二,需要喝水;你三天不喝水就死亡第三,还得吃饭。第四,要呼吸空气。第五,需要光;若把光拿走,我们就无法生存。约翰福音刚好告诉我们,主耶稣是我们的生命,他在灵里也是我们的食物,我们的水分,我们的空气。同时他也是我们的光。他作我们的光,不是眼睛看得见的,乃是在灵里面的。当主耶稣在你里面运行时,你里面就明亮。此外,人活还需要住处。若是你没有住处,你就是漂泊,你们要住在我里面。我们怎样住在主里面?首先,我们要认识主是灵,他在我们的灵里面。其次,我们要住在主里面,就必须运用我们的灵与主接触。我们只能在灵里住在主里面。当你在灵里的时候,你就住在主里面了;你不在灵里时,你就从主里面出来了。

盼望我们能看见这一幅图画,看见今天主与我们的关系,我们与主的关系,基基本本的是在乎主是这个生命的灵。这个生命的灵在我们里面,就是我们的活水,我们的食物,我们的空气,我们的亮光,我们的住处。当主耶稣这个生命的灵在你里面运行时,你里面就活了。当你里面这样活了的时候,就解了你里面的干渴,同时也解了你里面的饥饿,你里面的黑暗也没有了,你不仅能呼吸,也得着安息,且安息在主里面。这一切都是说出,主在灵里作了你的一切。

事奉基本的原则就在这里。你要认识主耶稣就是这样的一位灵。他来到你的灵里,第一,叫你的灵活过来,你的灵就重生了。第二,他住在你的灵里,停留在你的灵里,永不离开你。只要你肯注意他,和他交通,和他来往,他就要一再的供应你,充实你,充满你,作你的活水,作你的食物,作你的空气,作你的亮光,也作你的住处。你要事奉他,就要从这个灵事奉。你要敬拜他,就要从这个灵敬拜。你所有的事奉,所有的敬拜,都要从这个灵出来,就是从他所重生,而住在你里面的那个灵出来。

当你从这个灵事奉他时,无论你作甚么,你在你的灵里都觉得摸着他,都感觉他的同在。并且你无论作甚么,都不只是一个人作,你觉得他和你同作。你讲道,不是你一个人讲,是他在你里面和你一同讲;你讲就是他讲,他讲也是你讲;他在你里面讲,你在外头讲。这个就是事奉。祷告也是这样。你的祷告不是从你的头脑出来的,也不是从你的情感出来的,乃是从你重生的灵,有主耶稣住在你里面的灵出来的。当你从这个灵里祷告时,你祷告,主耶稣也祷告,主耶稣在你的祷告里祷告。所以,你越祷告越摸着主,越祷告越有主的同在,越祷告越觉得主和你是一个。

你传福音也该是这个原则。不是你今天高兴了,就发一阵热心,到处劝人信主;乃是你里面和主是通的,你的灵是活的,就从活的灵里有一个负担,有一个感觉要去传福音,结果你就去传了。当你去传的时候,你是在主耶稣里头去传的,也是主耶稣在你里头去传的;在你的灵里,你和主耶稣是一个,是一体的。你能说,主耶稣,感谢赞美你,现在不只我一个人去传福音,你也和我一同去传福音。你在我里面传,我也在你里面传,我们两个一起传。

这一个才是真实的事奉。这一个事奉基本上是根据两件事,第一,根据生命。你里头必须有主耶稣作你的生命。换句话说,你必须是个重生的人,并且必须以这个重生的生命为生命。第二,根据交通。你必须在里头与主耶稣有交通。这两点相信我们众人都知道,只是恐怕我们都缺少操练。我们虽然知道,却没有操练。我们要去传福音时,就忘记了灵。我们顾这个,顾那个,只有一件事我们不顾,就是在灵里和主交通。这个里面与主的交通是最重要的一点,然而就是这个最重要的一点,我们常常忽略了。

以我自己为例,每逢我要上台释放信息以前,我不太愿意和人接触,不愿意收信件,也不愿人打电话或打电报给我,不愿人来问我事情。为甚么呢?因为我不愿那个时候,里面与主耶稣的交通中断了。魔鬼真知道这件事;若是我晚上七点半要释放信息,魔鬼的差役很多,就都来了,大的小的都来。电报来了,电话来了,信件也来了;这个找你谈话,那个找你有事。魔鬼的诡计,就是要把你从这个灵里拖出去。只要你不在这个灵里就好了,魔鬼就成功了。你不在灵里,就是你自己讲,主耶稣不在你里面讲,你也不在主耶稣里面讲,那么你所讲的就都是空的。

我们祷告的故事也是这样。譬如姊妹们如果不祷告,电话也不来,小孩子也不哭,邻居也不来找你。甚么时候你要好好祷告了,或者恰好等你祷告到灵里,真正摸着灵、津津有味的时候,小孩子闹起来了,并且闹得很厉害,甚至打起架来,你没法子不去管。有时候门铃响了,客人来了。你我都有这样的经历。十年前,当我碰到这类事情的时候,我觉得不开门不对,电话来了不接也不对。然而现在我晓得,我对这些背后的魔鬼不能太仁慈;所以我一祷告就不起来,电话来了不接,有人叩门也不应,都要等我祷告完了再应付。

这样稍微的形容,是要给你们看见,真实的事奉乃是在这一个灵里。这一个灵是你重生的灵,也是今天住在你里头主的灵;而主是这一位奥妙、包罗万有的圣灵。他住在你里面那个微妙的地方是动不得的,就如电灯最微妙的地方就是钨丝,那是动不得的,一动电就不通了。神是灵,敬拜他的,要在灵里敬拜。今天神这个灵相当有讲究,他是成为肉体的灵,经过死亡的灵,进入复活的灵,也是升天的灵,带着宝座的灵;这个灵是这样的丰富。不仅如此,我们的灵也很有讲究,不仅是最初被造的灵,更是复活的灵,已经重生,并且得着洁净,还有主住在里面。这两个灵都不简单。

所以,如果我们能用灵敬拜、事奉,这灵应该是非常的强、非常的活。这住在我们里面的圣灵,是包罗万有的圣灵;他不只是旧约里耶和华的灵,也是新约里耶稣基督的灵。他里面带着生命、能力,带着救赎、挽回,带着权柄、国度、荣耀。你想那是多强、多丰富。不仅如此,就着我们的灵来说,这个灵也复活、重生了,得着洁净,也已经加强了。若是我们在这个灵里事奉,我们的事奉定规是强的。

可惜,我们基督徒很少操练灵。所以我们到聚会里讲话,不是从灵里讲出来的,而是从思想、情感讲出来的。你不动你的灵,所以在你里面的圣灵,就没有路可以出来。因为你不用灵,他就被关在你的灵里面。结果你在聚会中祷告,话语很多,但是没有灵。若是我们平日操练我们的灵,运用这个灵,懂得秘诀,一到我们开口时,就胜过心思,胜过情感,从灵里说话。这样,我们的灵一出来,在我们灵里的圣灵也就出来了。

为着这缘故,倪柝声弟兄曾在他的信息中重的说到,我们天然的人要破碎,好使我们里面的灵出来。他所释放的信息,出版成书,名为着人的破碎与灵的出来。盼望大家能好好读它。我们外面的人一破碎,里面的灵一出来,圣灵就出来了。今天圣灵就在我们灵里,难处在于我们的灵出不来。有时我们在那里讲信息,讲来讲去都是转头脑,我们的话就随着头脑转。有的人头脑转,眼珠也在转,话也在转,这三个转在一起,就是转不到灵,不能感动人。有的人不会眼珠转,也不会头脑转,灵却是活的,讲几句话就摸着灵了。他的灵一出来,圣灵也出来了。

只有灵能摸着灵,只有灵能和灵响应。你动头脑,就摸着人的头脑。你动情感,就摸着人的情感。连你发脾气,也是引别人发脾气。你一笑,定规引别人笑。你哭,别人也会跟你哭。你若动灵,你就碰别人的灵。我们在这里基本的学习,事奉基本的原则,就是我们所事奉的这位神,这位主,他乃是灵;今天他不只是一个客观的灵,他乃是一个主观的灵,因为他经过成为肉体,死而复活,升天得荣,已经进到我们里面。他不只是一位客观的神的灵,他今天乃是主观的基督的灵;而我们的灵也被他重生、点活过来,并且洗净,得了加强,与他的灵成为一灵了。所以现在,我们就学习用这个灵事奉他。他是一个这样的灵,我们也从这个灵事奉他。我们一从这个灵事奉他,就事奉他了,也就摸着别人的灵了。

基督教一切的仪式都没有价值,一切的道理讲解也没有价值,有价值的是要在灵里, 摸着这个包罗万有的灵,把这个包罗万有的灵释放出去,通到人的灵里,供应人的 灵。这才是实际。不是仪式、办法,不是道理、讲法,不是甚么名词、甚么口号, 乃是灵里面的实际。你的灵要活,你要释放神的灵出去,你要摸着人的灵;只有这 样的事奉才是活的,才是真实的,才能摸着神,也才能供应别人。

### 第二篇 在灵和真实里敬拜(二)

上一篇 回目錄 下一篇



我们看过了事奉的第一个基本原则,就是必须用灵事奉。现在我们来看第二个 原则,就是必须用真实、实际事奉。神今天所要的事奉,乃是一种从真实、实 际里出来的事奉。

约翰一章十四节说,话成了肉体,支搭帐幕在我们中间,丰丰满满的有恩典, 有实际。十七节说,律法是藉这摩西赐的,恩典和实际都是藉这耶稣基督来的。 这里把律法与恩典和实际对比。我们若能明白恩典和实际是其么,就能知道律 法是甚么。这如同我们知道甚么是黑的,就一定能分辨甚么是白的,因为这二 者乃是对比。

八章三十二节说,你们必认识真理,真理必叫你们得以自由。大部分的基督徒 对这里的真理,都领会为道理,以为是道理叫人得以自由;其实,这是不对的。 这里的真理,原文与一章十四节的实际同字,因此,这里的意思是,你们必认 识实际,这实际必叫你们得以自由。接着主耶稣又题起,神的儿子若叫你们自 由,你们就真自由了。从上文我们便可以知道,实际就是神的儿子,认识实际 就是认识神的儿子。到了十四章六节,主耶稣更清楚的告诉我们:我就是道路、 实际、生命。

甚么叫实际呢?约翰一章十七节曾给我们一个对比,就是律法和恩典,以及律 法和实际。我们若认识律法是甚么,就容易明白实际是甚么。甚么是律法呢? 按圣经正确的意思说,律法乃是一个影儿,并不是实际。希伯来十章一节说, 律法有要来美事的影儿。当一个人未来之先,先寄来一张照片,这照片不是本 人的实际,不过是一个影像。同样,在新约未来之先,旧约所有的都是影儿。 旧约有两部分,第一部分是律法书,第二部分是申言者书。律法书并不是只讲 十条诫命,而是包含广阔,连那些豫表,如帐幕、圣殿、祭物、祭司、以及事 奉的礼仪等,都包括在内,只不过都是影儿。

律法这个影儿所描写的,第一,就是神是怎样的一位神。十条诫命给我们看见: 神是忌邪的神、圣别的神;他是公义的神;他是慈爱的神;他是光明的神。所以 十条诫命至少告诉人,神是圣别的、公义的、慈爱的、并且也是光明的。第二, 律法给我们看见,我们人是与神不合的。神是圣别的,我们是邪恶的;神是公义 的,我们是不义的;神是慈爱的,我们是残忍的;神是光明的,我们是黑暗的。 所以,我们是与神不合的。第三,律法给我们看见,我们与神不合,我们就需要 救赎。我们需要一个全备的祭物,把我们救赎回来,叫我们与神和好,并且构得 上神的标准。

第四,律法还有一个重点,给我们看见,有一位可以说是神的儿子,也可以说是神自己,他要来作这祭物,他要来作我们的一切,作我们的享受,使我们蒙救赎,得挽回,能与神和好,能被神称义,能构上神的水准。第五,律法还给我们看见,经过了这一位的救赎,经过了他完成的一切,他就作了我们的一切,给我们享受。所以我们看见,摩西五经里不只有律法的要求,也有许多的供应和享受。譬如过逾越节时,羊羔、苦菜、无酵饼、手里拿的杖、脚上穿的鞋,都是以色列人的供应。他们出了埃及,到了旷野,就有吗哪从天上降下来,作他们的享受;又有磐石裂开,流出活水,作他们的供应;他们遇见苦水,神就指示他们一棵树,使苦水得医治而变甜。那些供应真是多不胜数。

等以色列人进了迦南,迦南美地所有各种丰富的出产,都作了他们的供应。 这丰富的出产不只彀他们生活的需用,并且绰绰有余,叫他们可以拿出上好 的十分之一献给神,并事奉神。在献给神的祭物里,以色列人还能享受一大 部分。所以千万不要以为,律法只是描写神怎样的要求我们仁爱、圣别、公 义、良善、作好、爱邻舍、孝敬父母等。不错,律法要求这些,但律法更给 我们看见,神所给我们的供应。

以色列人在旷野时,帐幕加上祭司的体系,也是大的供应。他们没有安息,但有了帐幕,就能有安息之所。他们原先不能接近神,但有了帐幕,就能接近神。他们原先不能事奉神,但有了祭司的体系,就能事奉神。这些都是神的供应。总之,律法是影儿,其中有五个重点:第一,神如何;第二,人如何;第三,神怎样为我们豫备祭物,挽回我们;第四,有一位要来者,要作成这一切;第五,这一位最终作了我们的一切,给我们享受。这就是律法。律法是个影儿,不是实际;就如一张照片,虽然好,却不是本人。在主耶稣来到以先,律法乃是个影儿,现在主耶稣来了,他就是实体,所以他是实际。

因此约翰说,律法这个影儿是藉这摩西传来的,而实体、实际乃是主耶稣。律法是描写神怎样圣别、公义、光明、慈爱;乃是主耶稣来了,就把神自己活生生的活出来。律法是描写人怎样败坏,主耶稣来了,就把这个败坏显出来了。在圣经中,人的败坏显得最实际的,莫过于福音书。福音书的记载,正面是写主耶稣怎样彰显神,反面是写主耶稣怎样把人的败坏显出来,叫那些法利赛人、撒都该人、税吏、娼妓,各种的人;被鬼附的,被罪缠累的,被罪辖制的,被恶捆绑的,各种样的情形,全数显出来了。

再者,主就是各种的祭物。他就是赎罪祭,他就是赎愆祭,他就是平安祭、素祭、燔祭、摇祭。我们读希伯来书就能读出,旧约所有的影儿都在基督身上应验了,基督就是一切祭物的实际。不仅如此,主耶稣来了,他的的确确成功了一切,完成了一切,他自己就积极的作了我们的享受。他是逾越节的羊羔,他是苦菜,是无酵饼,他也是那一根杖,那一双鞋,他也是吗哪,是流自磐石的活水,他也是帐幕,是祭司。末了他是迦南美地,凡从那地出产的一切,都豫表他的丰富。迦南美地有五谷、有羊、牛,还有为着争战的矿物,这一切都是豫表基督的丰富,来作我们的享受。

现在基督来了,律法的实际也来了。有一天,一个撒玛利亚的妇人和主耶稣在井边谈话,撒玛利亚人算是半犹太半外邦人,他们也遵守犹太人敬拜的法则。这一个妇人和主谈话,因为背后的秘密被主点穿了,觉得不好意思,所以就谈宗教,把话题转到敬拜上。她说,我们的祖宗在这山上敬拜,你们倒说,敬拜的地方必须在耶路撒冷。到底谁对呢?主耶稣就告诉她说,从前犹太人所说的敬拜,完全是律法的一个影儿,并没有实际。影儿的敬拜已经过去,真实的敬拜来到了。主耶稣说,时候将到,如今就是了,那真正敬拜父的,要在灵和真实里敬拜他。

甚么是真实?真实就是基督。在旧约的时候,人是靠着律法敬拜,靠着规条敬拜,靠着礼仪、祭物敬拜,现在新约时代来到了,神就要人以基督敬拜,靠着基督敬拜。在此我们就看见,甚么叫作用灵敬拜,甚么叫作用真实敬拜。用灵敬拜就是用我们重生的灵,用圣灵住在里头的灵敬拜;当我们用这灵敬拜时,就是圣灵和我们的灵一同敬拜。至于用真实敬拜,就是用基督敬拜。无论我们是祷告、传福音、传讲信息、或者从事其他的事奉,里头都必须有基督,必须有实际。若没有基督,就没有实际。

新约的事奉和敬拜,基本的原则第一是用灵敬拜,第二是用真实、实际敬拜。敬拜的实际就是基督,我们必须用基督作实际。怎样用基督作实际?我们需要看豫表。这里只题起一大项豫表,就是迦南美地的豫表,说明怎样用基督作实际敬拜。神把以色列人带进迦南,把迦南地赐给以色列人,分给他们每个支派,每一个家。他们分到了迦南地之后,就享受迦南地了。然而他们要享有就要在其中工作;他们要耕地、撒种、浇灌、修理、照顾,而后才有收成。可收成时,他们要把上好的十分之一留事奉神,其余十分之九自己可以吃喝,用。到了逾越节、五旬节、住棚节,一年三次,他们就把上好的十分之一,带到神所指定的地方,就是耶路撒冷去敬拜神。他们敬拜的时候不能空手,必须带着十分之一的出产,凭着这一个敬拜神、事奉神。他们若没有这一个,就不能蒙神悦纳,也不能事奉神。

所以他们要事奉神,就要把迦南地出产的十分之一带来,把这些当作祭物、礼物献给神,作神的食物,给神享受,叫神满足。而后他们就在神面前,众人一同享受这些祭物。这就是他们的敬拜。他们就是把迦南地出产的十分之一当作祭物,也当作凭藉来事奉神、敬拜神。这是个豫表,是个影儿。今天我们得救了,神把基督当作迦南地赐给我们,神把我们都摆在基督里。今天你有一分基督,我有一分基督,大家都有一分基督。然而,我们应当在基督身上有一分的工作,我们要耕地、撒种、浇灌、修理,才有收成。假使当日有一个以色列人,他活在迦南地,十分懒惰,也不耕,也不种,也不收,地就没有收成,他就变成穷人了。他没有吃的,就无法过生活,自然也没有十分之一奉献给神。结果他两手空空,无法事奉神。

这就是描绘说,有些弟兄姊妹虽然有了基督,虽然在基督里,却是十分懒惰。他们晚上睡得迟,早晨起得晚,每天不读经,不祷告,也不与主交通,不倚靠主,不凭主活,不传福音,也不带人得救,甚么都不。然而看起报纸,篇篇看得透彻,张张看得清楚;那些东家长西家短,三姑六婆的事,都知道得非常多。至于马太福音是二十八章,还是二十五章,他们就搞不清楚;圣经是六十六卷,还是四十四卷,他们也不知道;到了主日聚会,无论讲甚么他们都不介意,都觉得差不多。这样的基督徒,自然看不见收成,到了聚会时就是两手空空。

申命记十六章十六节论到,神对以色列人的吩咐说,要在除酵节、七七节、住棚节,一年三次,在耶和华你神所选择的地方朝见他。他们不可空手朝见耶和华。以色列人朝见神不可空手,必须带着迦南地的出产。这里的出产,豫表对基督的经历。神把丰富的基督给了我们,是要我们活在基督里。他是丰富的,但我们还在基督里。他是丰富的,但我们还不幸是他赐的,风是他吹来的,从是他给的,这些都是他给我们的合作。我们要尽本分,要好好的与神合作。我们要早晨我们要早早起来读经、祷告,好好与主交通,并且要和弟兄姊妹配搭,也要传福音。我们这样活在恩典里,到了主日就不会空手。我们带着基督的经历来带着所经历的基督来。一到聚会里,我们没有办法不释放,因我们里面是充满的我们就说出来。这样,你带来一分基督,我带来一分基督,大家都带基督而来,结果这个聚会就成了基督的展览会,大家一同展览基督。

基督徒每次聚会,应该都是在开展览会,不过不是展览肉体,乃是展览基督。大家经历了基督,都把基督的丰富带来,在聚会中展览出来。正如古时那些以色列人,他们平时都在迦南地上劳苦工作,到了时候就有丰收。每逢节期来到耶路撒冷,每个人都带着出产,有的带着大葡萄,有的人领牛羊,结果当他们敬拜的时候,那就是迦南丰富出产的展览会。他们把这些都献给神,让神得着满足;同时他们也在神面前,共同享受他们所经营、所展览的。

为甚么有时我们的聚会十分下沉、空洞?就是因为众人都贫穷,没有基督的经历展览出来。不仅如此,许多弟兄姊妹从来不懂操练灵,以致灵弱,不会运用。这两个事奉的原则都构不上,就如同人没有两条腿,自然无法走路。如果我们是经历基督的,天天都活在基督里,与他交通,凭他活,并且传福音,也爱主,也读经、祷告,凡事受主的引导,我们对主的经历自然多了、丰富了。再加上若是天天操练灵,你我的灵是活的、高昂的,谁都压制不住。请想看,当我们来到聚会时,那个光景是何等的荣耀。如果我们众人都如此,这聚会定规又活又丰富,满了基督,满了灵。

这就是用灵和真实敬拜。在这里没有仪式、规条,也没有虚文。我们平日凭灵活,灵是高昂、刚强、释放的,并且实实在在经历基督,有迦南地的丰富,在聚会中自然没有甚么仪式、虚文。这个责任不是某一个人的,这个责任是全体的。我们不可以定罪召会,也不可以批评负责人。

若是批评的话,第一该批评自己,因为我们自己是空的、死的,没有基督的丰富,没有让基督活出来。所以,无论我们有那一样的事奉,都要在灵里。我们到会所擦玻璃、作整洁,我们的灵该是活的,我们所经历的基督该是丰富的。这样,当我们作整洁时,我们与人交通,就把基督的丰富供应出去了。传福音也是如此,因为我们里面灵是活的、高昂的,对基督的经历是丰富的,所以我们和罪人接触,就能以这活的、高昂的灵,把基督供应给他们,叫他们得救。

主说,时候将到,如今就是了,那真正敬拜父的,要在灵和真实里敬拜他,因为父寻找这样敬拜他的人。盼望我们都能看清楚,今天事奉的原则是甚么。不是规条、道理、办法、讲法,乃是我们真实的活在灵和基督里;我们的灵是活的,基督天天作我们的经历,结果我们就有基督的实际,就能敬拜并事奉神。

#### 第三篇 为主作工应注重的几点

上一篇 回目錄 下一篇



我们工作的实际,是在于两件事:头一件事,就是要脱离道理的讲论,而注重生命的长进,生命的经历,或者说是与主之间的交通;简单的说就是生命。我们每一个人都需要生命的长进,生命的经历,以及与主之间的交通。这包括奉献,包括被主破碎、被主得着、被主占有;积极一面,也包括如何经历主的真实。主是赐生命的灵,这是林前十五章四十五节所说的话:首先的人亚当成了活的魂;末后的亚当成了赐生命的灵。末后的亚当就是主。这一位赐生命的灵,就在我们的灵里与我们同在。提后四章二十二节也说,愿主与你的灵同在。他是赐生命的灵,他在我们的灵里与我们同在。

我们该对他有认识,但不是道理的认识,玄妙的认识,乃是实际的经历。我们要天天和他来往,凭他活,无论在大小事上,都在里头以他为生命。关于这件事,我们不仅在讲台上传讲,也不仅在文字上发表,更重要的,乃是要实实在在的使他成为我们里面的经历,成为我们生活的实际。我们不仅活在他面前,并且活在他里面,以他作生命。

我在美国蒙主怜悯,所取的一个态度,就是无论到任何地方,都不太对人讲许多的道理,因此甚至有人说,这个中国人不懂得道理。在旧金山有一班美国弟兄,他们是专门研究道理的,并且自命为基督教改革家,所以他们住的地方称作改革之家。然而,他们所注重的不过是道理。

基督教的难处第一是在道理上,其次是在恩赐上。我在美国各地等于向基督教挑战。我说,请你们看二千年来这许多宗派由何而生?不外乎是道理加上恩赐;或者说恩赐加上道理。任何一个时代,任何一个地方,有一个恩赐兴起来,再加上某种道理,就产生了一个宗派。所以道理是可怕的,恩赐也是可怕的。请不要误解这样说的用意。事实上,恩赐残害召会,有如毒蛇猛兽;破坏基督身体最厉害的就是恩赐。神把恩赐赐给人是为着身体,但今天我们看见,有多少人用恩赐建始身体呢?人一有了恩赐,就用它来破坏基督的身体,宰割基督的身体。今天基督身体的分裂,岂不是因为人有了恩赐么?所以,我们工作的实际,一面要在生命上脱离道理的讲论,另一面,要在功用上不注重神奇的恩赐。

新约中有五处讲到恩赐,就是罗马十二章,林前十二章,以弗所四章,彼前四章,加上希伯来二章,而主要的是前三处。以弗所四章的恩赐,基本上是指使徒、申言者、传福音者、牧人和教师这些人。神把使徒、申言者等,甚至每一个肢体当作恩赐,赐给他的身体。我们身上的小手指,是身体上的一个肢体,就是主给我们身体的一个恩赐。比方,我们耳朵发痒时,正好就用上这个小手指;如果用中指就不太合式。所以,小手指是神给身体的一个恩赐。从前我们以为,只有使徒、申言者、传福音者、牧人和教师,才是恩赐;但是我们仔细读以弗所书就看见,每个肢体都是主给他身体的恩赐。

在我的脚没有发生问题以前,我不晓得它的可贵;有一天我的脚痛得不能走了,我才知道脚的宝贝。同样的,有些肢体我们平时可能并不宝贝,等有一天发生状况时,就知道身体上的每一个肢体都是不可少的。以弗所四章说,每一部分依其度量而有的功用,可见每一个肢体都有恩赐,也可以说都是恩赐。恩赐就是一个人,就是蒙恩的人,经过重生的人,活在生命里的人。罗马十二章论到恩赐说照着所赐给我们的恩典,我们得了不同的恩赐:或申言,就当照着信心的程度申言;或服事,就当忠于服事;或作教导的,就当忠于教导;或作劝勉的,就当忠于劝勉;分授的,就当单纯;带领的,就当殷勤;怜悯人的,就当甘心乐意。…在圣徒缺乏上要有交通,待客要追寻机会。

这里说到,甚至怜悯人的、接待客旅的、周济人的都是恩赐。那个恩赐就是基督徒的正常生活。我们身为基督徒,就是基督身体上的肢体。就着我们这个肢体而言,是身体的恩赐;同时,因着我们这个肢体有生命、有功用,那个功用对这个肢体来说,又是一个恩赐。主把我们这个肢体赐给身体作恩赐,同时又把一个功用赐给我们这个肢体作恩赐。我这只手对身体来说是个恩赐;但是这只手若没有功用,是一只残废的手,就不能成为身体的恩赐。如今元首给手一个功用,这功用对于手就是恩赐,而手对于身体又是恩赐。身体就感谢这只手,对手说,你真好。手说,你感激我这手么?我却感激在我里头的那个功用。

功用就是基督徒正常的生活。我这样蒙恩,活在主里面,也许主没有给我讲道的功用,也没有给我治理召会的功用,但是主给我一个功用,就是喜欢接待作客旅的弟兄。只要有作客旅的弟兄来,无论是中国人、美国人、或任何一国的人,都是可爱的;我都替他铺,打洗脸水,请他吃饭,我里头就甜美了。这就是罗马十二章的恩赐。或者另外有位弟兄,主没有叫他有讲道的功用,他也不能看望。我接待客旅他不行,但是一感觉甚么弟兄有需要,甚么地方有需要,甚么工作有需要,他里面就动了;昨天送出一百,今天送出一千。这是甚么?这就是罗马十二章的恩赐。召会最需要的,就是活的肢体作恩赐。基督的身体是需要众肢体作恩赐;每一个肢体最需要的,就是这一种正常的生活作他的恩赐,这样召会就活了。不是众人个个都讲道,乃是个个肢体都是活的,都是有功用的。

我们再来看林前十二章里的恩赐,这里题到一些我们平常所说超然的恩赐,如说方言的恩赐,行异能的恩赐。不错,林前十二章里是有神奇的恩赐,但是我们读整卷哥林多前书,能看见写书信的使徒,不是鼓励人追求神奇的恩赐,反而是警告那些有神奇恩赐的人说,他们方言说得太多了。保罗说,我感谢神,我说方言比你们众人还多,但在召会中,我宁愿用我的心思说五句话,可以教导人,强如用方言说万句话。从这话我们就懂得,使徒保罗没有鼓励说方言的意思,他说,你们要追求爱,更要切慕属灵的恩赐,尤其要切慕申言。渴慕灵,就要为着召会的建造,寻求得以超越。

召会最需要的是活的肢体作恩赐,每一个肢体都有他活的功用。不是奇特的、神奇的,乃是出于生命、顺乎自然的,这是召会最需要的。神奇的恩赐就如同药一样,当我们生病,胃口不开时,就要吃一点开胃的药;若是我们的身体健康,就不需要吃药。所以,我们并不反对神奇的恩赐,但我们若特别注意神奇的恩赐,那是证明我们不健康,就如我们吃药不是证明我们身体健康,反而证明我们的身体有了问题。我们不用吃药,而甚么东西都能吃,就证明我们健康。我们在主面前,使是参加平常的聚会,和弟兄姊妹一起祷告,里头就满足了,这就是正常的。

所以不要太注意恩赐,也不要太注意道理,最要紧的,第一要注意与主交通。神的话不是为着道理,神的话是为着作食物。人活不是单靠食物,乃是靠神口里所出的一切话。我得着你的言语,就当食物吃了。圣经不是一种道理来增加头脑的知识,乃是一种粮食来供应生命的营养。所以,我们读经不要太寻求道理,不要说,我得了一把钥匙,圣经的真理向我打开了。而我们在生命上却没有长进,我们的肉体也没有受到对付。所以,不是圣经对我们是否打开的问题,乃是要把主的话当作食物消化。

我们读主的话时,不需要太用头脑,却要用灵吸收,把主的话应用到我们里面。他是爱的主,他就是话,话也是灵,我们就这样把灵和话吃进来,活出去。我们可以不太懂得甚么道理,也没有多少知识,但我们天天在圣经里咀嚼主的话,享受主是丰丰富富的;我们的灵是强的,我们的灵是释放的。虽然要我们讲,不一定能讲多少;但要我们祷告,我们的灵就高昂起来,我们就是喜欢祷告。有些圣徒,说起话来文法不通,但是感谢主,他们来在一起就是祷告。反过来说,那些喜欢用头脑,祷告起来斯斯文文,文章作得很好的,恐怕他们背后的生活,反倒不如人。

所以事奉主的人,不要把作工的方向弄错了。不要在意道理,不要在意恩赐,乃要注意生命。正如我们到饭馆不是去读菜单,乃是去吃饭。许多时候我们到饭馆,弟兄们叫了菜,我也不懂那些菜叫甚么名称,但是菜来了我就吃;有人问我吃了些甚么,我就说我吃饱了。我不需要研究怎么烧菜,只要吃饱就行了。所以,不要太注意道理,召会需要的乃是生命的认识与生命的供应。为此,我们自己要有这样的生活,并且要带领弟兄姊妹,学习在生命里与主有接触、有交通,而有实际的生活。我们活就是这一个,无论个人生活、家庭生活,就是这样活出基督;我们的工作,该是这种的工作。

我们该尽所能的传福音,绝不要以为我们属灵了,就不需要传福音;等到把人带得救了,就要这样在生命上供应人,带领人。第二,要注意配搭事奉。我们需要一直经历自己是个肢体,不是整个身体,也不是单独的个人。我若是一个独立的个人,我就成了万能的;但我是一个肢体,不是一个身体,我只是身体的一部分,所以我需要别人。并且我的生命长进有多少,经历主有多少,在主面前被破碎有多少,被主得着有多少,别的试验都不准确,最准确的试验就在于我和别人有没有配搭。无论我们觉得自己怎样属灵,若不能和别人配搭,我们的属灵就有问题,那是个有毒瘤的属灵,畸型发展的属灵。

我们不能抹煞主的话。以弗所一章二十三节说,召会是主的身体。我们是身体上的肢体,肢体一定不能单独。凡单独、被隔离的肢体,就是死的肢体;若是活的肢体,必定是与别人配搭在一起的。我们要问自己:我和别人配搭得来么?这就是召会是基督的表现的中心点。我们不能凭空讲召会是基督的表现,仅仅讲道理没有用。召会怎样能表现基督?召会是基督活的身体,这身体从那里来?身体是从配搭而来。

是从配搭而来,那么请问你和谁配搭?我们不要讲甚么道理,乃要问实际。 召会是基督的身体,这个道理我们都懂得,但在事实上,我们到底和谁配搭? 无论我们多属灵,都要问我们是和谁配搭?或许有人采取超然的态度,说, 我不和人配搭,也不和人不配搭;我从来不和人闹意见,我是超然的。然而 我们要说,这不仅不超然,这是大有问题。我们要认识,真实的生命长进和 属灵经历,其功效和结果就是配搭。所以,很希奇也很可怜的一件事,就是 竟然有人说,他只要基督,不要召会。一个肢体不要身体,如何能活。

我们若要察看自己在主面前真实的光景,只需要察看两件事:第一,我们和主之间的交通如何,接触如何,来往关系如何?其次,我们和别的肢体配搭如何?我们有多少人能在所在地,真实的和人配搭在一起,而不是友谊的来往?主张超然属灵的人,与人都只有友情的来往,而没有真实的配搭。配搭并不是建立在友情上,而是一同被建造成为一个身体。我们在主面前真实的光景如何,有多少属灵的价值,要以这两点作见证。

今天,我们需要对福音有真实的热心,需要与主有生命的接触、来往和交通,也需要和众圣徒有真实的配搭;我配搭在你里头,你配搭在他里头,彼此联络作肢体,成为一个身体。这就是基督的身体,也就是神的家;这才是基督真实的表现。你不要组织的基督教是对的,但你如果不要召会,那就完全错了。

我们要强调的说,我们要因着爱他的缘故,有福音的热心。同时学习回到里面亲近他,天天让他变化我们,叫我们和他的关系是这样的亲密,这样的新鲜,这样的活。我们不一定有神奇的恩赐,但我们有生命的实际。我们不一定有属灵的能力,但我们有属灵的权柄。而后我们就学习在召会中,与弟兄姊妹们有配搭。这就是我们的试验,试验我们到底真正学了多少功课,到底让给主多少地位。同时因着基督教的紊乱,我们必须站在地方合一的立场上,与弟兄们一同配搭,过正常的召会生活。

所以总括的说,我们所注重的乃是福音的热心,与主的交通,恩赐的配搭,和地方立场的见证。人看我们也许没有多少属灵的能力,没有甚么神奇的恩赐,但是在这里有一个东西是真实的、实际的,这就是基督。基督在福音上被传扬,基督在日常生活中被活出,基督在身体的配搭里被彰显;同时,基督在合一的立场上被见证、被高举。

#### 第四篇 祭司的生活与事奉

上一篇 回目錄 下一篇



主耶稣在约翰四章的话,给我们看见事奉的基本原则。二十四节说,神是灵; 敬拜他的,必须在灵和真实里敬拜。

这指明我们对神的敬拜,也就是我们对神的事奉有两个原则,一个是在灵里,一 个是在真实里,也就是要有实际,这实际就是基督自己。换句话说,事奉的两个 原则,一个是在灵里,一个是凭着基督作一切。根据这两个原则,我们要来看甚 么是事奉的生活。

基督徒的事奉乃是一个生活;换句话说,事奉必须有一种生活,事奉也必须是一 个生活。旧约的豫表清楚给我们看见,祭司就是事奉神的人;他们的事奉乃是一 种生活。他们的事奉不是一种工作,不是一种活动,也不是一种大的举动;他们 的事奉就是一种平日的生活。换句话说,祭司的生活,就是他们的事奉;他们的 事奉和生活不能分开,也无法分开。所以,我们来看祭司的生活,为要叫我们认 识祭司的事奉。

在旧约时代,因着以色列的百姓退后、堕落,就有了不正常的光景。神的原意是要 以色列所有的人都作祭司;整个以色列族,整个以色列国,个个都该是祭司,是祭 司的国度,祭司的族类。然而,因着以色列人拜金牛犊,拜偶像,就从正常的情形 落下去了。于是,神拣选了忠信的利未支派,作事奉神的支派;在利未支派里,有 亚伦家是作祭司的。

从这时起,在以色列这个祭司族类、祭司国度里就有三等人,就是祭司、利未人、 和以色列人。以色列人是一国的人,利未人是一个支派的人,祭司是一家的人。 全国的人是百姓,一个支派的利未人是服事祭司的人,只有一家的人是祭司。这 三种光景,都应该包括在对神的事奉里。在正常的情形里,一个事奉神的人该有 这三种情形。第一,该像以色列的百姓;第二,该像利未人;第三,该像祭司。

更进一步说,祭司也有大祭司和一般的祭司之分。一般的祭司只能到圣所,惟有大 祭司能进到至圣所,而利未人是在外院子,百姓当然也在外院子。所以,以色列人 的事奉通常有三种光景。第一,百姓带来迦南地出产的十分之一。第二,利未人从 百姓手里接过这些东西后,贮藏的贮藏,宰杀的宰杀,剥皮的剥皮,整理的整理, 清洗的清洗;利未人就为这些忙碌。第三,祭司们把祭物献上,带着祭牲的血进到 圣所;大部分祭司的事奉只达到圣所,他们在那里整理陈设饼的桌子,修剪灯台, 或在那里烧香。可以说,大体的情形就是这三种。到了遮罪日的时候,便有第 四种情形,大祭司进到至圣所里,在神亲自同在的荣耀中接触神。这四种光景, 都与祭司的事奉有关。今天在新约里,我们每一个得救的人都是祭司;彼前二 章这样告诉我们,在约翰所写的启示录第一、五章里,也这样告诉我们。我们 得救的人都是祭司,是祭司的国度,也是祭司的族类。换句话说,今天在召会 中没有百姓、利未人、祭司、大祭司之别;今天在召会中,这四种情形已合为 一种。在正常的光景中,每一个作祭司的人,都该有这四种情形。

我们的事奉包含这四面,每一个基督徒都该是百姓,又该是利未人,并且是祭司,同时又是进到至圣所里的大祭司。在旧约时代,平常的祭司不能进至圣所;然而,希伯来书清楚给我们看见,我们新约信徒不仅能进到圣所,还能进到至圣所。不仅如此,我们还能来到施恩的宝座前。施恩的宝座,是由旧约至圣所里约柜的盖所表征。千万不要以为今天召会中还有一部分人是百姓,一部分人是利未人,一部分人是祭司,一部分人是大祭司;若是有,便是不正常。今天,在每一个新约信徒身上,都该有这四种情形:第一是百姓,第二是利未人,第三是祭司,第四是大祭司。

旧约以色列百姓,把迦南地丰收的十分之一带来,这是事奉的第一种光景。所以,我们头一步也得把迦南地丰富的出产带来。第二,我们还得像利未人一样,整理我们的祭物;那一只祭牲该献作赎罪祭,那一只该献作赎愆祭,那一只该作平安祭,那一只该作燔祭。这些都得利未人整理,都是利未人作的;所以,也是我们该作的第一方面带来美地丰富的出产,第二方面把所带来丰富的出产,安排、考虑妥当。第三方面还得作献祭的祭司,不仅在外院子粗的作一点,还得进到圣所里仔细的作祭司不仅要在祭坛那里献祭,并且要学习到洗濯盆那里,把手脚洗得干干净净。之后还不能跑得太快,必须要走得文雅,因为祭司袍的底边上,有石榴和金铃相间,一个石榴,一个金铃,稍微一走,就叮叮当当响起来。到了圣所里,第一要摆上陈设饼。陈设饼的桌子是皂荚木作的,精精细细,加上精金包裹。摆上陈设饼之后,要好好整理金灯台,并要点灯、加油,还要到香坛烧香;这些都是细工。

在这幅图画里,百姓的工作最粗,要耕地、种田、饲养牲畜,丰收后,还要带到敬拜神的地方;这都是很粗的工。祭物带来后就交给利未人整理、安排;这些虽然还是粗工,但比百姓的工作细一点。然后,祭司将祭物献在祭坛上焚烧。进到圣所里便是细工了,但还有比这更细的工,那就是第四步,大祭司进到至圣所,进到神荣耀、神圣的面光中。到此,便完全安静下来,只有神荣耀的光。在外院子有太阳光,圣所里有金灯台的光,到至圣所里,甚么光都没有,因为有神自己作光;并且在至圣所里没有别的,只有约柜,只有基督。

约柜里有盛吗哪的金罐、亚伦发过芽的杖、和两块约版。金罐中隐藏的吗哪象征隐藏的基督,那是指我们经历更深的基督。约柜里的法版,就是隐藏的律法,象征在基督里生命的律,不是外面的,乃是隐藏在里面生命的律法。亚伦发过芽的杖,所发的芽是杏花的芽。这枯杖不仅发芽、开花,更结出熟杏。在中国北方,每年春天开花最早的就是杏花;在巴勒斯坦,犹太古时开花最早的也是杏花;因此,亚伦的枯杖开出杏花,结出熟杏,乃是象征基督复活的大能。

所以,到了约柜这里,所摸着的是最深的,有对基督隐藏、更深的经历,有隐藏生命的律法,也有隐藏复活的大能。这就是事奉的四层:以色列百姓一层,利未人一层,祭司一层,大祭司一层。在旧约,这四层是在四班人身上;然而,今天在我们新约信徒身上,这四层都该有。千万不要盼望只作百姓,也不要盼望别人作利未人,这四项我们都该作,也都得作。

今天新约的事奉是不分阶级的,所以,不要以为某弟兄看来是作百姓的料子; 某弟兄手脚很快,最好作个利未人;某弟兄差不多可以作祭司,等再过二年, 他更长进了,就可以作大祭司。这是错误的观念。今天无论是百姓、利未人、 祭司或大祭司,这四面的事奉在每一个信徒身上都应该有。今天要事奉神,就 得作这四种人:百姓、利未人、祭司、大祭司。我们可以说,事奉的生活,祭 司的生活,就是包括这么多。

甚么是祭司的生活呢?祭司的生活,就是一个享受基督的生活,是一个在基督身上工作的生活。你在基督身上有工作,意思是你在基督身上有经历。然后,你需要把你所经历和享受的基督,带来献给神,满足神;并且你和神以及一同作祭司的人,要共同在神面前,享受这位基督。简单的说,祭司的生活就是享受神的生活;在这享受里,包括在基督里所作的工,以及对基督的经历。有经历就有享受,享受了就有富余;你把所经历、享受有余的基督,带来献给神,满足神,而后你与神,和一同事奉、作祭司的人,在神面前享受这位基督。这一切加起来,就是祭司的生活;而这一个生活就是祭司的事奉。

关乎这些属灵的事,原则在新约里都有,但是仅凭新约的话我们还是不容易明白。这如同一个学生仅凭白纸黑字,不一定就读得懂学科的内容;所以有时需要一幅图画帮助,图文对照就懂得了。旧约所说的那幅图画,就是祭司生活的图画,乃是给我们看见,新约所说的祭司生活是怎么回事。神的心意是要在这个地上得一个族类,得着一班人,能让神进来,与他们调和;而后,神就要这一班人在地上过事奉的生活。他们的生活就是他们的事奉,他们的事奉也就是他们的生活。

神要这一班人作事奉他的人,而这一班人这样事奉,就是享受基督、经历基督,把基督带来献给神,作神的满足,也作一同事奉之人的满足;所有人一同在神面前享受基督,其结果就是配搭在一起,成了一个祭司的体系。这个体系用属灵话说,就是一个建造,也就是一个建筑。这建筑就是神的家,神的居所,使神能住在其中。神在这里不只得着满足,还能得着安息,并且能得着彰显。神在这里因这些人的事奉满足了;因着这些人的配搭,神就能安居在他们中间,神也就得安息了;并且他能藉这这个安息之所,实行他自己的心意,使他得着彰显。神的心意是要在地上得着一班人,而这一班人能与他调和。神要这一班人事奉他,过事奉的生活;结果这班人的事奉就是生活,生活也就是事奉。他们在生活里享受了基督,把基督带来献给神,满足神的心意,也共同在神面前有享受。他们享受的结果就同被建造,配搭成为一个体系,这个体系就是神的居所。神就在这里,第一,得着满足;第二,得着安息;第三,藉这这居所使他得着彰显。这就是神在今时代,在这个宇宙中的心愿。

在新约时代,我们就是这班人,我们是一班肯与神合作,让神调和的人。虽然速度大家各有不同,但原则是一样的。我们都是与神调和,也让神调和的人。神要我们这些人事奉他,这个事奉就是召会的事奉,这个事奉也应该是我们的生活。我们的生活就是我们的事奉;在这个生活里,我们所享受的就是基督。神把基督给了我们,也把我们摆在基督里,如同神把迦南地给了以色列人,神也把以色列人摆在迦南地。

以色列人在迦南地,所过的乃是事奉的生活。首先,他们作百姓,在迦南美地 劳苦作工,耕地、撒种、浇水、修理、收割。如此,就有了植物的出产。同时, 他们照顾牛,牧放羊,照顾、看守、整理,产生出牛羊;这样在美地上经营、 劳苦,就有出产。这些出产供应他们的吃、穿,也给他们住,并给他们保障。 因在迦南地上,他们需要争战,所以他们不仅有吃、有穿、有住的需要,还有 国防、保障的需要;这四大项都是从迦南的出产来的。

迦南地乃是豫表基督;神把基督给了我们,也把我们摆在基督里。林前一章三十节说,但你们得在基督耶稣里,是出于神。神把基督赐给了我们,也把我们摆在基督里;基督就是我们的迦南地。今天我们在基督里,在迦南美地上,天都需要经历。有些人没有经历,不是因为肉体上的懒惰,乃是属灵上的懒惰。他可能在肉体上一点也不懒惰,把家里的房间整理得干干净净,办公室的事作得周周到到,非常的殷勤。然而读圣经时,本来该读八节,他却只读了二节;买东西该买二件,他却可以买八件。闲谈时本来打算谈五分钟,结果坐了五个钟头;本来要祷告三十分钟,结果只祷告了三分钟。这就是对肉身的事殷勤,对属灵的事懒惰。

罗马十二章十一节说,殷勤不可懒惰,要灵里火热,常常服事主。十二章讲实行身体生活,也就是过召会生活,第一是将身体献上,当作活祭;第二要藉这心思的更新而变化;第三要灵里火热,服事主,召会才有出路。倘若我们总是不参加聚会,就是没有摆上身体;或者使人来了,却带着一堆的老观念、老知识,带着孔孟的哲学思想,这就是心思没有更新。我们需要带着更新、变化的心思,来过召会生活。然而,有人的心思变化了,灵却是冷沉的。

比方,有的弟兄身体来了,心思也变化了,但是灵里不火热。别人是热心事奉,他是冷冷的;虽然逢会必到,却常常冷眼旁观,在那里观察长老怎么作,同工怎么作;结果看长老不像样,看同工也不像样。要知道,我们对召会满了批评,是因为我们的心思虽然有变化,但灵里不发烧;心思冷静而灵里不热,就会批评人,批评召会。我们若能灵里火热,加上心思清明,就太好了。因着我们属灵的懒惰,虽然迦南地是我们的,我们也在迦南地上,但我们却没有经历,没有出产。虽然基督是我们的,我们也在基督里,但是我们没有迦南地的出产,没有对基督的经历;我们不生产东西,不结果子。

申命记告诉我们,要好好耕田、种地,要好好牧羊、出产,因为没有出产就不能生存;并且不要连累弟兄。有的以色列人穷到没有办法,就把田产典出去,不是卖掉,乃是暂时典出去了。有的人不仅把地典了,连自己的身分也典了,卖身作奴隶。然而,主对以色列人是有限制的,田产只可典不可卖,因为用典的还可以赎回来。今天有许多弟兄很可爱,然而,他们竟把自己典得光光的。我们虽不能说,他们把基督典掉了,但是在他们的光景里,基督的确没有了,都典光了,连自己也不像基督徒了。

所幸,最低限度还有一班弟兄,他们灵里是火热的,他们天天在主里经营劳苦,以致有丰富的收成,不仅彀自己吃,维持自己的生活,还能味养别人,并且借出去。我们每个人所有的基督是一样的,不过是有些人对基督的经营、经历丰富,结果便有丰富的出产。你经营基督彀多,收成也彀多,自己吃之外,还能味养别的弟兄,结果还有剩余。你来聚会时,就要把富余带来。这是百姓的一面,是事奉的第一步。百姓把出产带来,还需要有利未人的工作;利未人接过出产后,便要作安排,该贮藏的贮藏,该整理的整理。然而,在新约里,不要想别人替你作利未人,你得自己来。你在痛苦中经历主的安慰,在弱中经历主的扶持,在黑暗中经历主作亮光,你就能把这样的经历带到聚会中。

你甚么样的经历都有,因此,你能丰丰富富的带来许多出产。然而,到了聚会中,是献基督作燔祭或是作赎罪祭,是献基督作平安祭或是作赎愆祭,你都得安排。你如何经历基督,你也要安排如何供应基督。你所经营、经历的基督,经过安排,就能供应给人享受。这时,你还得有第三步的工作,就是祭司的工作,更细腻的把基督摆出来,像陈设饼一样,味养神的儿女,并叫神得满足。再者,你要修理灯芯,剪剪灯花;你也要点灯,在召会中照亮别人;还得烧香,就是藉这祷告将基督散发出去,满了馨香之气。这些都是更细的工。

末了还有第四项工作,就是大祭司的工作所表征的,也就是进到至圣所里,摸神施恩的宝座,并常留在幔子里,让宝座的活水,就是恩典和怜悯,时常通过。你要作神活水的管道,把宝座上的恩典和怜悯,流通给别人;结果你不仅经营、经历基督,也不仅带来基督,整理基督,安排基督以供应别人,更是献上基督满足神的心意,结果你就为基督所构成。你吃的是基督,你里面充满的内在因素,里面的内容都是基督,你的每一部分都是基督;并且你所穿的是基督,你所彰显的也是基督。旧约祭司的每一件事物都是基督,他们所穿的祭司袍,点点、件件,每一面都豫表基督。

不仅如此,他们所住的帐幕也是豫表基督。他们吃的是基督,穿的是基督,他们的住处也是基督。他们里面所充满的是基督,外面所彰显的是基督,遮盖他们的也是基督。他们就这样完全在基督里,与基督调和了。并且他们个个都与基督相联,并在基督里彼此相联,好像帐幕里的竖板一样,四十八块竖板在包裹的金子里成为一个体系。他们就配搭在一起,不是凭着肉体配搭,不是因着性格相合,不是因为情投意合调在一起,乃是大家都在基督里凭基督活,为基督活。里面是基督,外面是基督,一切都是基督,大家都在基督里成了一个身体;这就是身体的事奉,这就是祭司的体系,这是一个祭司的国度。

这个国度、体系,就是基督的身体,也是神的居所、神的家;这能叫基督得着彰显,叫神得着满足,叫神得着安息。这就是我们的事奉。我仰望圣灵对众人说更多的话,使我们真看见,甚么是真实的事奉。我们事奉的整个故事全是基督。神把基督赐给我们,把我们摆在基督里,使我们爱他,接触他,在他身上有经营,在生活中与他有往来,在交通中从他有丰收,而维持我们属灵的生命,并将有余的给人,维持别人。不仅如此,我们还能将富余带来献给神,并知道怎样把这位基督安排得当,好适合各样的事奉使用,适应各种场合和需要。

更进一步的,我们也知道怎样作细工,怎样在神子民中间摆设陈设饼、点灯、烧香;并且更知道回到灵里,摸着施恩的宝座,在至圣所里摸着基督的实际,使我们能与神完全相合。结果我们这一个人,里面所充满的是基督,外面所彰显的也是基督,上面所遮盖的也是基督;我们完全在基督里,并且配搭成为一个体系,一个集团。这就是基督的身体,也就是神的家;这就是我们的事奉。这不仅是一个工作,不仅是一个活动,这就是我们的生活。我们生活在其中,我们的生活就是这一个。

我们的生活乃是摆在神面前的事奉,这一个生活就是基督自己;基督实化在我们的生活里,实化在我们的事奉里,实化在我们的召会生活里。希伯来十三章十节说,我们有一祭坛,其上的祭物,是那些事奉帐幕的人没有权利吃的。这个祭坛是指十字架,祭物是指基督,他在十字架上将自己当作祭物献上。今天,我们乃是藉这祭坛,就是十字架,享受基督;藉这十字架和基督,我们事奉神。我们事奉神的生活,就是享受神的生活;基督是我们的祭物,一切在积极方面的,都是基督来作我们的一切。我们藉这十字架,享受基督作祭物,而事奉我们的神。这不是仪式,不是道理,也不是某种的恩赐,乃是我们在基督里正常的生活。

我们必须了解,召会的事奉不是仪式,不是办法,不是改革,不是任何的道理,甚至对的道理都不是;召会的事奉不是任何的恩赐,而完完全全是你我在灵里的享受和经历。我们天天在灵里与基督有交通、来往,经历他,在他里面有经营,在他身上有出产,结果我们就有所凭藉以过属灵生活的,有所供应别人的,更有所带来献给神、事奉神的;这就是我们的事奉。我们乃是在这种经历基督的生活里,一同满足神的心意,一同配搭,一同被建造,让神得着安息,也让神得着彰显。基督在这里就作了我们的元首,作了我们的一切。这就是我们的事奉。

#### 第五篇 在合一立场上的事奉

上一篇 回目錄 下一篇



旧约以色列人事奉神的事,乃是一幅图画和描绘,给我们看见神所要的事奉,是 怎样的事奉。就以色列人来说,那是图画、豫表和影儿,但就我们而言,今天乃 是实际。正如你看见一个人的照片,这张照片是这个人的影儿,并不是这个人的 实际。这张照片虽然有那个人的头、身子、和耳、目、口、鼻等,但这张照片不 过是那个人的一个影儿,而不是实际。同样的原则,旧约给我们看见图画和影儿, 但新约给我们看见明文和实际。

然而,若是没有旧约的图画,我们使看了新约的明文,也不会太清楚。感谢神, 不仅给我们旧约,也给我们新约,给我们看见图画和影儿,也给我们明文的解说 和实际。以色列人在美地的生活经营,乃是为着事奉神旧约申命记在关乎事奉神 这件事上,给了我们一幅清楚的图画,可惜许多基督徒都忽略了。这卷书告诉我们, 以色列人进入迦南地后,所过的生活,乃是敬拜神、事奉神的生活。换句话说,他 们的生活就是他们向着神的生活。这个生活就是神给了他们一块美地,把他们摆在 美地上;在美地上有阳光、空气、水分和各样环境中的福气。以色列人在美地上, 蒙神的恩惠,与神合作,在美地上经营。他们种地、浇水、收割、牧放牛羊等,结 果就得到丰富的出产。从这些出产里,他们获得了生活的必需品;他们食衣住行所 有的需要,都由此得着供应。

他们在美地上的经营,不仅供应了他们生活的所需,更是为着他们对神的敬拜和事 奉。在民数记、申命记中,我们可以看到,以色列人将出产里最好的一部分献给神。 他们所献的十分之一,有几面的用处。这十分之一是为着顾到利未人和祭司的生活; 这十分之一也是带到神所指定的地方作祭物,特别是作举祭献给神;此外,每三年 还有一个十分之一,要拿出来顾到他们中间缺乏的人。由此可见,他们与神合作, 经营迦南美地,其中的出产,首先是为着他们生活的所需。其次,是为供给那些事奉 神的人。第三,是为着敬拜神。第四,是为着缺乏的人。

美地豫表基督,圣徒需要在灵里与神合作,我们都知道迦南美地豫表基督,今天 神将我们摆在基督里,将基督赐给我们,当作丰富的美地。在基督里,神赐给我 们各样属灵的福分和恩惠,所以我们需要在灵里,运用我们的灵,与神合作,我 们就能从基督得着丰富的收成。我们从基督有了丰富的经历,这些丰富的经历, 首先叫我们属灵的生活得以维持。其次,使我们能供应事奉神的人。这不是物质 的说法,乃是属灵的说法。你对基督丰富的经营和经历,不仅彀你在神面前过属 灵的生活,并且使你有余力能供应别人,叫别人刚强,叫别人站住,叫别人得以 存活并事奉神。第三,你从基督所得的丰富有余,能使你敬拜神并事奉神。第四, 你还有余能顾到那些贫穷的、 弱的、甚至是懒惰的圣徒。

按旧约来看,一个人若是不懒惰,他绝不会贫穷。懒与穷是结拜兄弟,他们非常亲近,有懒惰必定有贫穷,若是贫穷必定是因为懒惰。我们从旧约可以看见,一个弟兄若是懒惰,他必定贫穷。一个基督徒在神面前,应该是丰丰富富的,因为基督是丰富的,神的眷顾也是丰富的。圣经里说到,神的怜恤每早晨都是新的;然而,竟然有好多基督徒在属灵生活中是贫穷的。贫穷的原因,乃是懒惰;一懒惰,贫穷就来到。我们只要肯经营,就必定有丰收,而这个丰收不只能顾到自己,又能顾到缺乏之人的需要。

神把我们摆在基督里,就是把基督这丰富的美地赐给了我们。神如此怜悯我们、恩待我们,我们就该与神合作,藉这运用灵、操练灵接触神,使我们在基督里有丰富的收成与经历。这个丰收,不只能绰绰有余的维持我们属灵的生活,叫我们正确的活在神面前,还可以使我们维持别人,加强别人的事奉;并且我们还能将上好的部分带来献给神,应付敬拜和事奉神的所需。此外,我们也还有余力,供应缺乏的人。这些都是在基督里的丰富。迦南地的出产,就是豫表基督的丰富,这是一幅很清楚的图画。

在这一幅图画里,我要点出一件重大的事,就是神的子民享受基督丰富的方式。在申命记十二章,加上十四至十六章,这几章圣经说出,神当初立定了二种方式,叫以色列人享受迦南地的出产。以色列人享受迦南地出产的方式,不是他们所选的,乃是神所命定的。神所吩咐的二个方法,一个是有关个人的享受,一个是有关公众的享受。

#### 个人的享受可以随时随地

甚么是个人的享受呢?就是他们在迦南地的栽种耕耘、牧放牛羊,所得的五谷收成与肥畜,他们可以随时随地,照着他们生活的需要而享用,这是属于他们个人的享受。

#### 公众的享受必须到神所选择的地方

在公众的一面,他们不能照着他们的喜好而享受。神要他们来在一起,团体的享受美地的出产。个人的享受与敬拜神无关,但公众的享受与敬拜神有关;神不让以色列人随意选择一个地方享受。以色列人在这件事上没有选择权,他们必须到神所指定、所选择的地方。这地方乃是神所立为他名的居所,是神所选择、指定的。为着个人的享受,任何地方都可以;但是为着以色列人共同敬拜神而有的享受,他们没有选择权,他们必须到神所选择的地方。

在申命记十二、十四至十六章,多次说到以色列人必须到耶和华所选择的地方。产的大部分,都是为着以色列人个人的享受,他们可以在任何地方享受他们在美地上的经营和收成。然而新油、和新酒的十分之一,以及牛羊中头生的,以色列人不能随便动用。他们需要把这些分别出来,储存起来,为着一年中的三个节期:除酵节(逾越节)、七七节(五旬节)和住棚节。这一年三个节期,他们必须到神所指定的地方。他们任何人都没有权利选择,大家都要到神所立定的地方。这件事乃是一个豫表;这共同的享受必须在指定的地方,用我们今天的话说,就是要顾到立场。我们必须顾到,我们该到甚么地方享受。这一个公众享受的地点,我们没有权利选择,因为我们一有权利自己选择,就会造成混乱。

以色列人是神的子民,为甚么神一定要他们到一个他所选择的地方,共同的享受迦南地的出产,而不给他们选择地方的自由呢?我们若仔细读圣经,就可以知道这乃是为着保守合一。以色列人若没有这个条例,到神所立定的地方敬拜神,相信不出十年,以色列就会四分五裂。

比方,他们开头选择摇签,摇出耶路撒冷,这是神所指定的;于是大家都到耶路撒冷敬拜神。然而过了二年,或许便雅悯支派的人讨厌犹大支派的人,犹大支派的人也不喜欢便雅悯支派的人,加上耶路撒冷是在便雅悯支派境内,犹大支派的人就可能会另外找一个地方,并设立另一个节期敬拜神。再过一年半载,但支派也可能说,我们在北方,离耶路撒冷太远,我们就在附近找一个地方敬拜。依此类推,可能在以色列人中,就有二十或三十个不同的敬拜中心。这样一来,以色列人在无形中就分裂了。

所幸,神在申命记中,一再的命令以色列人,进了迦南地后,要吃迦南地的丰收,但是要共同享受美地的出产并敬拜神,就必须到他所选择的地方。因着以色列人必须到神所选定的地方,就维持了以色列人的合一。故此,以色列人虽然曾经分成南北二国,但是敬拜中心仍在耶路撒冷。在全地上,有史以来,只有一个圣殿,并且造圣殿的基地只有一块。换句话说,这是陈明立场只有一个。虽然以色列人被掳到各国,在各地有许多会堂,但是会堂不是圣殿。他们虽在各处造会堂,但是他们不敢造圣殿;因为他们知道,造圣殿敬拜神的地方只有一个,也就是只有一个立场。那个立场不可破;那个立场一破,就破坏了合一。这一个立场就是神所指定独一的地方;这个独一的地方,维持了以色列人中间的合一。

这是个豫表,告诉我们,为着个人的享受基督,在甚么地方都可以。然而,为着共同敬拜神的享受基督,是不能自己选择的,这个由不得你我选择;这一个团体的享受乃是要照着神所指定的那个地方、那个立场。今天这个地方就是神所指定那独一、合一的立场。我们乃是属灵的以色列人,神把我们众人都摆在基督里,我们可以天天享受、经历基督,而有所出产。你可以在你家里享受,我也可以在我家里享受,我们可以自由的选择,单独的享受基督。然而,在团体的一面,作为属灵的以色列人,就是神的子民和基督的肢体,我们公众的来在一起享受神,就由不得你我选择地点。我们若是有自由选择,结果就会不堪设想。

按豫表看,我们没有权利选择;神指定了一个独一的地方,要我们到这里敬拜他。今天这独一的地方,就是合一,也就是这独一合一的立场。我们众人都需要到这独一的立场敬拜神。在这一点上,我们没有选择的权利。

申命记十二章十五、二十节说,以色列人可以在各城里,照神所赐给他们的福分,随心所欲的宰牲吃肉。然而燔祭、平安祭、举祭为要献给神的祭物,都必须奉到耶和华所选择给他名居住的地方。以色列人必须一同的敬拜神,并与神一同享受美地的出产。他们不能在自己选择的地方,或自己所看中的地方献祭。十二章十三至十四节,清楚的吩咐以色列人说,你要谨慎,不可在你所看中的各地方献上燔祭;惟独耶和华从你的一个支派中所选择的地方,你要在那里献上燔祭。为着个人的享受基督,在甚么地方都可以,但为着与众圣徒一同享受基督并敬拜神,我们不能随便选择,不能在自己看中的地方,或自己选择的地方,献祭给神。我们必须到神所指定的地方献祭,这是为着神子民中间的合一。

我愿意和大家说一点历史。从一八二八年起,主在英国兴起弟兄们,看见一些关乎召会的真理。他们看见马太十八章二十节所说的:无论在那里,有两三个人被聚集到我的名里,那里就有我在他们中间。因此,有许多弟兄们脱离了宗派,来在一起聚会。然而,这亮光只看到一半,还有另一半看得不彀清楚。从那时起直至现在,有好些基督徒离开宗派之后,就是采取他们所看见的态度,无论在那里,只要有两三个人在一起聚会,主就在他们中间。然而,我们在马太十八章所看见的,两三个人奉主名的聚会并不是召会;因为当他们有难处时,还是需要去告诉召会。由此证明,这两三个人的聚会并不是召会。

如果你要站在召会的立场上聚会,那是由不得你选择的;你必须到合一的立场,到神所选择的地方聚会。两三个弟兄来在一起祷告,没有问题,那是可以的;但是两三个人要站在召会的立场上聚会,就没有这个权柄了。你我都必须尊重召会合一的立场。旧约中所说,神所有的子民都要到神所选择的地方献燔祭,就是豫表召会立场的事。盼望圣徒们能看见,千万不要以为无论在那里,主都与我们同在,因此,我们就是召会。

今天在天主教里,许多人在个人亲近主时,确实有主的同在。甚至在天主教里,有两三个人亲近主时,也有主的同在。然而你不能说,无论在那里,有两三个人在一起就是召会。个人的一面,乃是向着主、向着基督的;另一面,你若要和神的众子共同享受基督,并以这个享受为敬拜,献给神,在神面前共同的享受基督,这就牵涉了合一的问题。这时,你没有权利选择一个地方,我也没有权利选择一个地方;你我都需要谦卑的伏在神面前,接受神的指定和命定,就是合一的立场。

今天我们在台北都是神的儿女,神把我们摆在这个地方,这一个城里;我没有权利选择一个地方成立一个会,你也没有权利选择一个地方成立一个会,任何人都没有这个权利。我们必须看见神指定了这个合一的立场,我们都需要到这合一的立场上,不然我们就分裂了。在台湾曾有些弟兄题出,不要受这个捆绑,我们只要选择有基督同在的地方就好了,我们只要基督而不要召会。我切切请求你们不要听这些声音,这是错误的声音。你怎么能只要基督,而不要召会呢?基督来就是为着召会,他为召会舍己,你怎么能说,我们无论在甚么地方聚会,只要有基督同在就可以了,我们不管甚么召会不召会。你如果这样作,你就是,被撒但利用,来宰割基督的身体。基督来是要救赎召会,基督来是要建造召会,基督来是要建立他的身体;我们绝不可以随便的宰割基督的身体,分裂基督的身体。

我今天不是要和甚么人打仗,而是盼望大家存敬畏主的心看待这件事。在英国的弟兄们,就因为自由的拣选,不久,他们中间又分成了好几派。这好比申命记十二章八节所说的:各人行自己眼中看为正的事。英国弟兄们那样分而再分,就是各人行自己眼中看为正的事。十四章二十三节又说,要在耶和华你神面前,在他所选择给他名居住的地方,吃你五、新酒、和新油的十分之一,并牛羊中头生的;这样,你可以学习时常敬畏耶和华你的神。

千万不要以为这个立场是件小事,这个独一的立场是我们众人的试验;试验我们到底是不是任意而行,是不是行神眼中看为正的事,是不是真的敬畏神。这一节说,你不可以随便到任何地方献祭,吃祭物,你必须把祭物带到耶和华所选择独一的地方;这样行会叫你学习敬畏耶和华你的神。那些主张不要召会,只要基督,主张只要聚会有基督同在的人,乃是为自己开了一个大的后门,可以随意而行,不受约束。这话不是在攻击任何人;事实摆在这里,有些人从合一的立场分出去之后,是一分再分。这就是后门一开,一点约束都没有的任意而行。

比方有两个人,都是以色列弟兄,都是迦得支派的。有一天,这两人由于彼此不满意,大吵起来。不久逾越节到了,神命令他们都要到耶路撒冷敬拜神;这就产生了难题。在旧约,不能这位弟兄去,而另一位不去,若是那样就成了以色列的背叛者。所以,二人只好默默的带着祭物,到耶路撒冷献给神。这两位彼此吵架的弟兄,到祭坛献祭时,两人里头都过不去。这要如何献给神呢?只有一个祭坛的弟兄,经就把他们逼得无路可走,只好彼此向弟兄请求饶恕。这就是合一的立场,逼我们与人和好。所以,诗篇一百三十三篇说,弟兄和睦同居,是何等的善,何等的美!这是以色列人的上行之歌;这上行之歌,就是以色列人当时从各方上耶路撒冷,一面爬山,一面唱的歌。

以色列人在来敬拜之前,可以争吵,但要到锡安朝见神,就不能吵去敬拜神。所以只好彼此认错,这一认错,就能彀唱出:看哪,弟兄和睦同居,是何等的善,何等的美!这好比那上好的油,浇在亚伦的头上,流到胡须,又流到他的衣襟;又好比黑门的甘露,降在锡安山;因为在那里有耶和华所命定的福,就是永远的生命。这让我们看见合一立场的重要。我们不能因着不满意彼此,就开后门,任意而行,行自己眼中所看为正的事,而不敬畏神。我们不能随意在任何地方献燔祭,必须在神所选择的地方献祭;这样行是要叫我们学习敬畏耶和华我们的神。

我们在进迦南地之前,各人可以行自己眼中看为正的事,但从进去的那一天起,我们就不能再这样行。到了迦南地,就是在基督里,我们只有一个立场,只有一个地方,就是神所指定的那合一的立场。你属于基督,我也属于基督,还有甚么可以分的呢?我们都在基督里。今天我们都在台北,还有甚么理由可以分呢?你若是主张分裂召会,那就是任意而行。你说,你不满意某某弟兄;那也不是理由,可以让你随自己眼目中看为正的事而行。你不可以将燔祭献在你所看中的各处,你没有权利看中任何一个地方;你只可以选择神所命定的地方,才能保守这个合一。

我们若读圣经和召会的历史,就会看见神的目标,乃是要把他的儿子作到我们这班蒙救赎的人里面;藉这在我们里面的生命之灵,变化我们。在这变化过程中,神就把我们配搭建造在一起,成为基督的一个身体,并在一地一地正确的立场上,彰显他的儿子。这就是神在历世历代所经营的。

两千年来,撒但一直在作破坏神经营的事,他所作的破坏共有三大类。第一,他用许多东西代替基督,他甚至用基督教代替基督;藉这许多的仪式、道理、甚至恩赐代替基督。从召会历史我们看见,撒但用许许多多的代替品顶替基督。神的意思是要以基督作一切,以基督为中心,以基督作生命,以基督作我们一切的一切。然而,撒但却用许多别的东西取代基督,而把基督的实际摆在一边。许多人在基督教里所要的,不是基督,而是一个宗教、仪式、道理、办法和恩赐。虽然恩赐相当好,但恩赐还不是基督自己。撒但将信主的人宗教化,甚至基督教化,并用许多的仪式、道理、恩赐、医病、说方言等代替基督。

第二,神的目的,是要所有得救的人都成为活的肢体;而每一个活的肢体,在身体上都有其功能。然而,撒但又制造出圣品阶级,在天主教里有教皇、主教、神父;在更正教里有牧师。这圣品阶级一出来,代替众圣徒尽职,就把众圣徒作肢体的功用抹煞了。这是出外我们今天非要反这个圣品阶级不可。我们每个人都要事奉神。然而,这圣品阶级的风气,似乎也渐渐的一些逐渐像是圣品阶级的人了。这是非常可怕的。若是在聚会中,负责弟兄们也逐渐像是圣品阶级的人了。这是非常可怕的。若是在聚会中,负责弟兄们成圣圣品阶级带到召会里,抹煞圣徒的功用。所以,有好多地方的擘饼聚会,演变成一个仪文了。这是因为大家的灵不强,默认了圣品阶级,就产生了仪文。我们的灵需要刚强,冲破这个仪文,让聚会活起来。

第三,撒但藉这分门别类,把召会、基督的身体宰割了。今天因着各样的分别,各种的分门别类,人看不见基督的身体在那里。愿神开我们的眼睛,看见今日恢复的路,首先是要恢复基督作生命,基督作一切。我们不要宗教,不要基督教,不要仪式,不要道理,不要恩赐,只要基督自己。其次,要恢复每一个肢体活而尽功用。在我们各地的聚会中,每一位弟兄姊妹,不论大小都是活的,都恢复肢体的功用。第三,要恢复合一的立场,不要分裂。总之,基督要恢复,肢体的功用要恢复,合一要恢复;这就是主恢复的道路。

或许有人会问,仍有许多人不来到这个合一的立场,我们该怎么办?这很简单,人不来站在合一的立场,这是由他们自己在神面前负责,不是由我们负责。如同旧约一样,那些散居在各国各方的以色列民,虽然神呼召他们要回到以色列地,但仍有许多人不肯回来;这是他们在神面前要负的责任。有少数的人回来了,以斯拉回来了,尼希米回来了;他们回到耶路撒冷,在他们列祖所站的确定合一立场上,维持神的见证。后来,主耶稣能在以色列地降生,就是藉这这班回来站在合一确定立场上的人。主耶稣乃是生在他们中间,并没有生在散居列国的以色列人中间。我们绝对相信,基督的再来,乃是藉这在恢复合一立场上的人,才能把他带回来。

我们不能负众人的责任,但最低限度,我们要负我们在神面前的责任,走主恢复的道路。这恢复的道路,就是要恢复基督作生命、作一切,恢复每一个肢体的功用,恢复召会合一的立场。这就是今天我们所要打的仗。为着这一个我们要传福音,尽力带人得救,带领人认识基督,带领众圣徒尽活的功用,配搭事奉,在合一的立场上,维持神的见证。这就是主恢复的道路。

## 第六篇 主恢复的道路

上一篇 回目錄 下一篇



我们若仔细读新约圣经,会看出一件很希奇的事,就是几乎只有在歌罗西 书和罗马书这两卷书里,题到要我们知道神的旨意。歌罗西书是说到基督, 罗马十二章是说到召会;歌罗西书是说到元首,罗马十二章是说到身体。 歌罗西书里所说神的旨意,就是神要把基督当作一切作到我们里面。所以 我们要知道神的旨意,就要知道基督乃是神给我们的分,神给我们的一切。 神在宇宙中所定规的,乃是把基督给我们,要基督作我们的一切。

当日的歌罗西圣徒,在某种情形下可以代表所有的基督徒,他们受到一种 凭人看是好的东西的影响,离开了对基督的认识,离开了对基督的享受。 所以使徒保罗就写了这一封书信,为他们祷告,要他们知道神的旨意,而 这一个旨意是神要叫基督作信徒的一切。此外,罗马书是给我们看见,神 的旨意乃是要我们这些得着基督、经历基督、享受基督的人,作为活的肢 体,众人配搭在一起,成为一个身体,而有身体的生活,身体的事奉。

所以,你若把这两处圣经合在一起看,就能得着一个结论,神的旨意就是 基督与召会。神的旨意就是要基督作我们的生命,和我们的一切,使召会 作基督的彰显和表现。神的旨意就是要把基督作到我们里面,作我们的生 命、我们的内容和一切,而把我们配搭在一起,成为基督的身体,来彰显 基督、表现基督。在新约里,除了这两卷书这样说到神的旨意以外,我们 不大容易再找到一处,说到神别样的旨意。在以弗所书里,有几处也题到 神的意愿、定旨和旨意,但那是重在计画的一面,并且是指召会要作基督 的身体,来彰显基督。可以说,整本新约给我们看见,神在宇宙中的旨意, 神在万有里的旨意,神在我们身上的旨意,神在他救恩里的旨意,神永世 **计画的旨意**,就是要叫基督作我们的生命和一切,使我们同被建造,配搭 成为基督的身体,来彰显基督。

我们在神面前寻求,觉得应该和圣徒们交通到主这条恢复的道路。甚么叫 作主恢复的道路呢?我们一题到恢复,大家自然领会,这必定是已经有过 的;若不是有过的就不能说是恢复。并且这必定是有过而失去了,或者出 了事的;若不是失去了,或出了事,也不需要恢复。因此我们说到主恢复 的道路,就得看当初有过甚么,也要看我们失去了甚么,出了甚么事。用 极浅显的话来说,神当初所有的可以分作四个重点。第一,当然就是基督。 神所计画的,神所定规的,神在原初所作的,就是把基督作到我们里面, 使基督作我们的一切。所以,我们所蒙的救赎,我们所享受的救恩,都是 主自己;主就是我们的救赎,他是我们的救恩,又是我们的生命,并且是 我们的智慧、公义和圣别。关乎这一类的事,已过我们讲得相当多。第二, 就是圣灵的经历。基督能成为我们的一切,全在于圣灵的经历。最近我们所 连续交通的,就是说到基督是在圣灵里,基督今天是赐生命的灵。

换句话说,今天这位三而一的神已经作到一个地步,在他儿子里面,成了一个赐生命的灵。基督的一切都在于这赐生命的灵,你离开这个灵就不能找基督,不能经历基督,不能享受基督;你对基督的认识、经历和享受,都在于这个灵。基督是一切,这一位基督全数是在圣灵里,而圣灵完全是在我们的灵里。

这一点我们必须认识清楚,因为关乎今天的恢复,这一点是太重要了。若是我们没有看见基督的一切都在灵里,而这一位灵是在我们灵里,若是我们没有进入这个,让这个得到充分的恢复,就我们中间的恢复还是非常的薄弱,非常的肤浅。我们必须看见,说主是一切乃是一个客观的事实,还不能成为经历。这一切要成为经历,必须是在灵里;不仅是在圣灵里,还必须是在我们的灵里。所以,在新约的书信里,特别在罗马书里,给我们看见,这一位基督的故事都在生命的灵里,这生命的灵进入我们灵里,二灵调和为一,成为儿子名分的灵。这儿子名分的灵,就是要把神的儿子实化在我们里面。

儿子的名分不仅是地位问题,更是实际问题。这儿子名分的灵在我们里面,是把神的儿子完全实化了,叫我们在灵里能彀有分于神儿子的生命,有分于神儿子的性情,有分于神儿子的成分,以致我们能模成神儿子的形像。这一个完全是他生命的灵在我们灵里所作的工作。因此到书信末了,例如在希伯来书里,就告诉我们,要学习把灵与魂分开。我们一把灵与魂分开,我们就知道怎样进入至圣所,进到灵里头,不至于在旷野漂流,不至于活在外院子,或者圣所里。这是神在这时代里所作的第二个重点。

第三,凡得着基督,满有圣灵,且活在灵里的人,就是一个活的肢体,众肢体配搭成为一个活的身体。每一个肢体都是活的,都有肢体的功能,因此都有一分的用处。所以,第三个重点就是身体,或者说是身体的生活,或者召会的事奉。第四,就是地方召会。这些得着基督,充满灵,且活在灵里的人,他们配搭成为一个身体;而他们在地上,并不是全部集中在一个地方,乃是散居在许多地方。他们每在一个地方,就来在一起,有一个小型的身体出现,这就是地方上的召会,也就是在确定立场上的召会。

基督、圣灵、身体和地方召会,这是四个重点。全本新约,除了豫言到国度和永世,就是新天新地之外,所讲的不外乎这四个重点。神把基督作到我们里面,作我们的一切,而这位基督完全是在灵里。他在圣灵里,也在我们灵里,成了我们的经历。我们要经历这位基督,非在圣灵里不可,非在我们的灵里不可。而我们这样经历基督的人,就是一个活的肢体,众人配搭成为一个身体,在宇宙中乃是基督的一个彰显。而且我们散居在地面人集居的地方,一地一地的来在一起,就成了基督的身体在地方上的出现,这就是地方召会。没有这一个地方召会,我们无法实际的彰显基督的生活,彰显基督的举动。四点的失去以上四点是原初的样子。我们从圣经和召会历史能清楚看见,从使徒过去后,甚至当使徒在地上的末了那一段时间起,这四点就开始一点一点的失去了。好像一个器皿,有了破口漏洞,里面的内容就一点一点的漏出去。

一直到路德改教之前,这四点可以说漏得精光,几乎一点都没有剩余。召会漏掉了基督作一切,漏到一个地步,只有基督之名,没有基督之实。直到今天,你看天主教的光景,就是只有一个基督的名字,没有基督的实际。不仅如此,一面漏掉真理,漏掉实际,另一面假的就顶上来了,因而有了基督的代替品。撒但的诡计就是用许多的东西,来顶替基督,代替基督。

这些顶替品,代替品是甚么呢?第一是仪式,各种的仪式。今天你到天主教,甚至那些大的更正教公会里,你会看见在他们中间,第一要紧的就是形式;基督是其次的,基督是末了的,那些形式、仪式、规条、仪文反而是首要的。第二,是道理。撒但是非常的诡诈。虽然路德改教有了恢复,但是在更正教里,撒但逐渐把人从基督转到道理,从活的基督转到死的字句道理。因此,今天在更正教里,神学非常昌盛,解经的书非常的多,讲道的人也非常的多。神学解经、讲道、查考圣经,这些表面看都是好的,但严格说,也成了基督的顶替品。

第三,是恩赐;连恩赐都顶替基督。你若仔细读召会历史,注意基督徒实际的情形,就会看见好些有恩赐的人,他们注意恩赐过于基督。恩赐是他们的题目。这也是撒但的诡计。第四,是人伦、道德、伦常这一类的东西。在基督教里,好些道理只是挂了基督的牌子,其实不过是伦常道德。他们把许多的哲学伦理带到基督教里,而顶替了基督。神的目的是要叫基督作生命,叫基督活在我们里面,但是人把道德思想、道德哲学、伦常思想、伦常思想等带进来顶替基督。按人说,人应该有伦常、有道德,这都是需要的;乃是基督远超过道德。基督像黄金,道德像黄铜;有黄金的人就不需要黄铜,乃是没有黄金的人,才需要黄铜。没有基督的人,他们需要道德;有基督的人,他们基督比道德还要高。我们应当活出基督,基督是最高的道德。

歌罗西书这卷书当初是为着歌罗西人的。他们当日接受了智慧派道德的哲学;那个智慧派就是讲伦常道德、道德哲学,他们的讲法相当吸引人。因为这些伦常道德、道德哲学,是人类文化里最高、最好的发明;在人类文化里没有一件东西比伦常道德更高。然而这一个东西,也被撒但用来顶替基督。仪式一个东西,也被撒但用来顶替基督。仪式、道德哲学也取代基督。结果基督教就变作一种高尚的宗教,只有基督之名,其内容并非基督,仍式、神学、恩赐,加上伦常道德;基督就这样被抹煞、被遮盖了。是如此、全灵就完全被否决,没有了地位,因此人的肉体、主张、主意、见地、看法、办法和组织,就进来了。

人的这一切就完全把圣灵取而代之,在召会中也只有圣灵这个名词、说法、讲究,而没有圣灵的实际了。这是堕落,这是出了事,所以需要恢复。再者,因着圣灵没有地位,因着人的办法、人的主张进来,所以召会就只有组织,而没有身体的功能,各肢体的功用无形中就被抹煞了。所以,就出来了圣品阶级,有作神父的,作修道士的,作牧师的,作传道的,也有以作这一行为生的,所谓的职业传道人。一切关乎事奉神的事,都是圣品阶级的责任;平信徒不能过问,平信徒的功用完全被抹煞了。

这是自然的事,基督被顶替了,圣灵被抹煞了,所有的教友都变得死沉,没有一个是活的肢体。英文称这样的人为着 pew~membmer 意思是作礼拜的教友。在西方,有的礼拜堂是需要订位的,并且要缴一定的位费;高等座位缴高等费,二等座位缴二等费,三等座位缴三等费,是分等级的,就好像戏院里分座位一样。这班作礼拜的教友,入了教,属于一个公会,在里面作一个会友,到了礼拜天就去作礼拜;然后牧师把大家组织起来,成立所谓的委员会,产生出一些负责人,这样就变成一个组织,基督的身体就没有了。

召会堕落至此,可说是败坏至极,因为基督没有了,圣灵没有了,身体也没有了。然而仇敌还是不甘心,还要再作事,把召会合一的立场抹煞了。今天召会的分派多到一个地步,全世界至少有三千多不同的公会,仅仅弟兄会这一大派,最少就分了二、三百派。你若去研究这些派别,你会发现有的只因一点点的缘故就分了;这在美国是很普遍的事。今天这个风也吹到了东方;就像所谓灵恩的风,也是到处作分裂的事。在美国,他们要人说方言,并且形成一种说方言的宗派,与不说方言的人分开了。

对此,我里头实在有很重的负担。他们注重方言到一个地步,甚至说,你若没有说方言,你就是没有受圣灵;你没有受圣灵,就是没有得救。给他们这么一算,没有说方言就没有得救,那是不得了的。在召会历史上,近代属灵的人物当中,我们能点出成千成百的人,都是属灵大汉,却从来没有说方言。难道他们都没有得救?我们都得着盖恩夫人的帮助,但从她的传记、历史、著作,我们读不出来她说方言。又如慕安得烈弟兄这样的人,是相当认识主,相当活在灵里的,从他的书里也读不出他说了方言。

不仅如此,当他在世的时候,他是中流砥柱,非常反对说方言。这三百年来,多少属灵人物统统没有说方言,难道他们都没有得救?举这些例,是要让众人知道,那些注重方言的人,是走到了甚么极端,杜撰到甚么地步。说方言运动是从十九世纪中叶开始的,宾路易师母是活在十九世纪末叶的人,她是著名的抵挡说方言的人。司布真是个大布道家,从来没有说过方言。慕迪也是个大布道家,从来没有说方言。谁敢说他们没有得救?然而从事灵恩运动的人,却是用这个方言作根据,来作分裂的事。

到此为止,你就看见因着召会的堕落,凡神所要作的统统没有了,基督没有了,圣灵有了,身体没有了,身体在地方的出现也没有了;所有的就是混乱,就是分裂。所有的派别,不论他们美其名是根据甚么成立的,是道理也好,是方言也好,是属灵也好,结果都是分裂。我们已经看见一点神原有的东西,也看见一点失去、堕落、出事的情形;现在我们要来看恢复。甚么叫作恢复的道路?恢复的道路就是恢复基督,恢复圣灵,恢复基督的身体,恢复这身体在地方上的出现。这是四大总纲,其中当然包括好些细点。

先说恢复基督。我们必须仰望主开我们的眼睛,叫我们看见,召会不是别的,召会就是基督的彰显。我们今天传的福音,不是别的,就是基督。我们对这点必须认识得透,经历得彀。我们必须看见基督是我们的生命,是我们的智慧,是我们的荣耀和盼望;我们也必须看见基督是我们日常生活里的每一点。这并不重在高言大智,乃是重在那个实际。我们传甚么?彰显甚么?代表甚么?这些答案都在于基督。我们传的是基督,彰显的是基督,代表的也是基督。

在这一点上,我们众人都该有好的追求,花工夫多有祷告。我们尊重道德,尊重人格,但今天我们所追求的乃是基督自己。我们给人的印象不是我们的道德和良善,乃是从我们里面出去的基督。我们给人的印象不是一个宗教,乃是基督。所有宗教的风味、宗教的作法、宗教的嫌疑,我们都得去掉。

今天在我们中间,我们所盖造的会所,与一般的礼拜堂不同。无论天主教或基督教,他们的礼拜堂都有四个特点:第一,屋顶是尖的;第二,有廊柱;第三,窗户又窄又高;第四,里头光线晦暗。这是欧州从中古世纪留传下来的礼拜堂建筑样式。直到今天,所有的建筑师设计礼拜堂,都没法脱开这种观念,因为他们学的就是这个东西。然而,我们的会所与这些不一样。

当初我们在上海要造一个大会所,由我负责接洽。那时来了一个又一个建筑师,给我们设计了一些草图。然而,无论他们怎么简化,都是礼拜堂的样式,都不能叫我们满意。逼得没办法,我就自己画了一个草图,然后找一位不太出名的建筑师,画正式的图。他看了草图就说,这个图样太不像了。我说,先不要管它像不像,你只要看是不是合乎市政府的建筑条例,只要能通过就可以了。以后会所造好,有人就说,这个不像礼拜堂,像个大仓库。

千万不要以为这是小事情;我们都要记得,我们在这里是彰显甚么。不要忘记,撒但千方百计在各方面找题目,要带进代替品。若是可能,所有的形式都要去掉;因为我们在这里,该给人的印象乃是基督,不是任何别的东西。我们不要任何代替品,只要基督。在我们所讲的道里,我们要提防,不让诡诈的撒但把错误的东西带进来。

召会在这里并不表现别的,乃是代表基督、彰显基督。召会所给人的印象,第一是基督,第二是基督,末了还是基督。千万不要有一个召会,给人的印象就是查经、学道理。召会给人惟一的印象,该是基督。这不是说,我们不应该查经,不应该认识圣经;这乃是说,我们所给人的印象,不该是查经,不该是认识圣经,乃该是基督。

再说关乎圣灵的恢复。对于这件事,我们的负担很沉重。召会普遍的情形,是对内住的灵操练得不彀。有人喜欢走捷径、走便路,以为只要祷告祷告,圣灵一浇灌,全人得了释放,就可以在灵里了。我们一再的点出来,新约使徒形赚以后,到了书信,所注意的就是里面的这一个灵,而不重在外面的那个灵;不重在外面的浇灌,而重在里面的内住。从罗马书开始,一卷一卷的书信,都不重在能力的灵,而重在生命的灵。

今天各地聚会相当上轨道,但是灵不彀活。所以今后我们服事召会,不要重在改作法,乃要重在灵活、灵强。比方,训练早晨八点半开始聚会,你八点十五分来了,就坐在那里;再过两分钟,我来了,也呆坐在那里。为甚么那时你这不觉得一个聚会才开始。我们曾好好研究过新约圣经,特别注意聚会这件事,看看不出意。我们当时来看看了,这样聚会才合宜,基督徒到底该怎样聚会;然而,究来研究去,总找告告了。谁说聚会一开始要唱诗?谁说唱完诗必须有个祷告?祷告不后还必须有第二首诗歌?在初期的召会中,有没有诗歌还是个问题。当然不告东初的不知,就该坐在那里亲近主,运用灵祷告。从七点钟起,你祷告我的,不一定我跟你祷告,也不一定你跟我祷告;可能你在那个角落,我在这个角落祷告,各人祷告各人的。或许有人会说,这样不是很的问题,我有这个角落祷告,各人祷告各人的。或许有人会说,这样不是很的问题,我在这个角落祷告,各人祷告各人的。或许有人会说,这样不是很的题;

在美国洛杉矶的聚会,这二、三年来,主相当带我们往前。有时整个祷告聚会,将近两个钟头,从头至尾没有唱诗歌;人一来就祷告,也没有起头,也没有报告。实在说,祷告聚会中的报告,应该打掉,因为那捆绑人。一首诗歌唱过了,来一个祷告,而后再来一个报告,第一项、第二项,以至第四、第五、第六项。因为怕大家听不明,就再重复一遍。等报告完了,大家统统瘪气,灵起不来了。不要这样作,这些都是杀死灵的。我们不只不要那些有形的组织,不要那些写成条文的组织,我们也不要那些无形的规条。

有的地方召会,人数不是那样多,不一定有明显的话语执事,就不需要每主日摆一个讲台,请一位弟兄讲一篇道。那是仪式,里头没有生命、没有灵。这些都应该是灵活的。若是有话语执事,有这个灵,每周可以作一作;若是没有这个灵,聚会的人又少,众人就可以来在一起,围坐下来,彼此交通、祷告,不必拘泥于形式。我们在这里不是维持一个宗教,不是维持一个秩序,不是代表一个甚么仪式、甚么规条;我们在这里,乃是代表基督,是活在灵里。

你我在这里必须看见,灵的恢复是今天急切的需要。我们不能只讲基督,只追求认识基督,因为我们若忽略灵,所有对基督的讲论,就会是道理,都变成死的字句。一切对基督的认识,对基督的启示,对基督的异象,都必须是在灵里。论到恢复身体的生活,我们必须带每一个肢体都尽功用。今天在召会中,没有全体都起来事奉,实在是个不正常的情形。有时人报告事奉聚会,说,请有事奉的人然不准确。难道还可以有不事奉的人?有时我觉得甚至负责弟兄这类称呼,都不一定对,因为每一位弟兄姊妹都应该负责。虽然大家负的责任不同,在这条称呼每一位都该负责;每一位都事奉,每一位都负责。在我们中间,在这条恢复的路上,不应该有事奉和不事奉的分别。我们必须带弟兄姊妹,这样的活到事本里;我们也必须把门敞得宽宽的,路铺得平平的,让每一位弟兄姊妹,都可以进到事奉里,显出他的功用。在任何聚会里,每一位圣徒都该运用灵,而不该有代作的,有包办的。

然而今天的光景,不是这样。在有的地方召会中,比方,有五十位参加祷告聚会,在这五十位当中,经常只有十五或二十位,是祷告的祭司,其余三十位是不祷告的百姓。每逢祷告聚会的时候,也许有八位,十位,或者十二位祷告,这些人都是在这二十位里头的,那三十位保准是不祷告的。久而久之,众人都能猜出,这次祷告聚会谁要祷告,谁该祷告。这是一种走样的光景,这不是恢复。

召会的恢复乃是叫每一位圣徒都尽功用。有的人也许还很幼稚,对于事奉不大懂得,但这并不是说,你可以代替他的事奉。你乃是要带着他事奉,教他事奉。在有的地方召会中,长久没有带头的人兴起,没有作长老的人兴起,或许就是因为少数人在那里代替得太多了。带领人的少,代替人的多;这种情形必须要转变。然而要转变这种情形,不是改方法的问题,乃是要认识灵、启发灵的问题。我们若带领弟兄姊妹认识灵、启发灵,他们就活了;而后给他们铺路,把他们带到事奉里,带到责任里。这样,他们不只活了,他们那分功用,也能显出来。这个就是身体在功用里的配搭。

有人说身体是在生命里配搭的,这个讲法是对的;但认真说,身体是在功用里配搭的。你我的功用,若没有因着生命长大而显出来,你我就很难配搭;等到我们的功用显出来了,在这显出来的功用里,我们就配搭起来了。只有在功用里,身体的配搭才实际,才能显出身体的生活,召会的事奉。召会的事奉不是一个组织,不是一个安排,乃是圣徒们从生命里显出功用,在功用里众人配搭在一起。所以,我们必须学习启发弟兄姊妹的灵,带弟兄姊妹回到灵里,使众人的灵能刚强、释放,能出来。生命的灵一活跃,属灵的功用就显出来。就在这功用里,众人才有配搭事奉,才有身体生活。

最后一点,在恢复里,召会必须有地方上的出现,召会必须在确定的、合一的,也就是地方的立场上,守住基督的见证。虽然大体是荒凉、随意而为了,但我们仍须回到召会当初合一的立场;正如旧约被掳时的犹太人一样,虽然他们都分散到各地,但是七十年期满,仍有少数人蒙恩回到耶路撒冷,在那里维持神独一的见证。

召会所要恢复的这四点,都是撒但所攻击的。很希奇的一件事,当你讲基督的时候,你不大会引起人的反对;当你讲圣灵的时候,很多人会欣赏,要和你走同路;当你说到身体生活,事奉配搭时,也很少人反对;只有你题起立场的时候,你就要准备好作个箭靶子,因为撒但最攻击的就是这一点。他能让你活出基督,让你追求属灵,让你配搭事奉,但这一个地方的出现,乃是撒但所攻击的要点,是撒但必攻之地。所以我们绝对相信,这是神的一个恢复。启示录十九章说,新妇豫备好了;相信这一个豫备,就是藉这召会在地方上的出现而有的。

这几年我在国外,实在看见主在恢复这件事。美国弟兄们能见证,在美国,神儿女的光景,到了一九六〇年的的确确是一个分水岭。在一九六〇年以前,美国相当盛行两件事,一件是许多属灵领袖所提倡的属灵合一,也就是我们所说的隔墙拉手。然而,今天你若到西方去,你听不见人题这件事。这成了昙花一现;因为这个行不通,其中并没有主的祝福。现在没有人再谈这件事,那些属灵领袖们都回头注意他们各人的公会。另一件是在一九六〇年之前,在西方,在美国,有相当多的人追求个人属灵。现在却少有人追求个人属灵,许多人都迫切要过身体生活。这个身体生活,几乎变成他们的口号。虽然他们不知道怎样才有身体生活,但这的确成为他们里面的呼声,里头的需要。他们不太注意个人的属灵,他们知道个人的属灵,不过是一个过程、一个手续。

你们务要尽量领会,不要以为我们讲属灵不重要。我们确实认为,属灵若不是为身体,那是等于零,并且很可能变成身体里的毒瘤。在这条恢复的路上,我们看见许多追求个人属灵的人,末了都变成孤老,不生后代,几乎没有例外。所有追求个人属灵的,终结都是一个孤老,不带人得救,不带人在主里有长进。历史的事实,胜于任何的雄辩。只有在身体里活的,过身体生活的,在灵里与别人配搭的,才有传福音的果效,能带人得救,有属灵的后代,并且能兴起人,能得主的祝福。

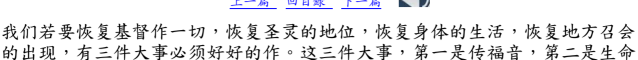
我们没有甚么意思和任何人辩论,更没有甚么意思指摘甚么人。我们只求主怜悯我们,叫我们不作瞎眼的人;我们应该作眼睛明亮的人,看见主的路在那里。我们应该属灵,但不该个人属灵。我们应该属灵,但不该作属灵的孤老。我们应该属灵,但不该把属灵的标准,立起来量别人。今天主的作为在这地上,明显的是恢复基督,恢复灵里的经历,恢复身体的配搭、召会的事奉、身体的生活,也恢复身体在地方上正确的出现。我们绝对相信,主的路是在这里,谁走在这条路上,谁就蒙神祝福。

所谓恢复的路,就是基督的恢复,圣灵的恢复,身体的恢复,以及地方召会出现的恢复。我们就是走在这一条恢复的路上。在这里,基督一天过一天得着恢复,灵里的经历一天过一天得着恢复;那些代替基督的,一天过一天从这里退下去;那一切顶替基督的,一天过一天没有地位。我们就在这里显出功用,而有身体的配搭;同时,我们知道甚么是正确的基督身体的出现,就是在地方上合一的确定立场上出现。乃是在这里你才看见神的路,你才看见神的祝福。这就是主恢复的道路。

## 第七篇 传福音

上一篇 回目錄 下一篇

上的追求与长进,第三是召会的建造。



一题起传福音,我们都很熟,但事实上这件事并不简单,因为这里的确有一个争战。如果我们要恢复基督、圣灵、身体、地方召会,首先就是要传福音,因为传福音这件事的关系太大。试想若是不能正确的、充分的传福音,我们怎能彰显基督?要彰显基督,第一件事就是把基督传扬出去,把基督供应给在黑暗里的罪人。若是我们向着罪人闭口不言,一点不讲基督,不供应基督,那么我们就是对空气彰显基督了;我们彰显基督应当是对人的。千万的罪人不仅没有见过基督,就是连耶稣的名字都没有听过。我们如果要恢复基督,要彰显基督,首要的一件事,就是传福音,把基督传给别人,把基督送到罪人里面。所以,传福音和恢复基督作一切,并让基督得着彰显,有绝对的关系。

我们不能只讲属灵的道,讲我们该怎样彰显基督,怎样凭基督活,怎样让基督作一切,讲得头头是道,末了却不传基督。我们若说我们认识基督,我们有基督的丰满,有基督的身量,但是过了三、五年,却没有带领一个人归向基督,那就是自欺欺人。其次,要恢复圣灵的权柄,恢复圣灵的地位,也是非传福音不可。因着传福音不是用道理劝人,不是劝人入教,劝人信道,乃是叫人的灵活过来,叫人得着重生;所以,传福音绝对需要圣灵的恢复。我们必须是个活在灵里的人,必须是个灵里发烧、被灵占有的人,我们传福音才有能力和实际。

这不仅是像一般基督徒所说的,要得着圣灵的浇灌,要得着从上头来的能力。这一、二年来,有些地方吹所谓灵恩的风,说方言的风,强调要人受灵浸,说方言。然而在使徒形赚里,五旬节那天,他们说了方言,立刻有三千人得救;但今天那些强调说方言的人,说了这么久,带了多少人得救?在美国,那些说方言的人,是越说越糟,说到一个地步,没有人得救。所以,不管你的方言说得多好,只要你没有福音的果子,那个方言就是不必需的。主耶稣说,从他们的果子,你们就可以认出他们来。看果子就知道树。你说这是好树,但果子在那里?你说方言是对的,但果子在那里?他们这是圣灵浇灌,但是圣灵浇灌是有能力的,他们的能力在那里?要知道,圣灵真实的能力,乃是显在罪人得救的事上。

所以传福音,带罪人得救,的确需要灵里的恢复。传福音如果仅仅是讲道,就不需要能力。然而,传福音是要救灵魂,要能摸着人的灵,打动人的灵,把人心里的想像克服了,把人坚固的营垒攻破了;这就需要能力。任何一个地方召会如果在福音上弱了,那就是他们的灵落下去了。召会的福音一弱,灵定规下去。知识不能救人,口号不能救人,乃是圣灵的能力才能救人。

若是地方召会要传福音,众圣徒都要回到主面前,服下来对付罪。说方言也罢,不说方言也罢,说不说都不要紧;有圣灵浇灌也罢,没有圣灵浇灌也罢,浇灌不浇灌都不要紧;只要每一个人都服下来,禁食认罪,悔改,求主赦免我们的罪,把自己摆在祭坛上,然后回到灵里运用我们的灵,定规有人得救。不必说方言,也不必得着圣灵浇灌,只要从里头,从良心,从灵的深处认自己的罪,把自己向主敞开,把自己摆在祭坛上献给主,与主有交通,有接触,必定会有人得救。这才是真实的能力。你会看见成千的人被你带到主面前;不是听道,不是入教,都是实实在在灵里摸着主,灵里悔改,灵里得着主。这样,这个召会才是活的、高昂的。

所以,我们非传福音不可;传福音才能叫基督恢复,才能叫圣灵恢复。第三,要正式的传福音,充分的传福音,有力量的传福音,并不是个人单独传就可以的,乃需要全召会传,全身体传。我可能不会讲,但我会请客,会发单张,会撒网。所以,传福音需要配搭;身体的见证,身体的生活,需要在福音上彰显。全召会起来传福音,众人如同一人,无论功用大小,每一个人都各尽其职。这样的光景,不只是一些人得救而已,全召会都因此活起来,每一个身体上的肢体,统统都尽功用,这是何等的美。

第四,地方召会的出现,如同盖房子一样,不能空口说白话。如果一块石头也没有,一块木头也没有,怎么盖法?若是我们今天能带五千人得救,过两年定规会有五个召会产生。有人说,我们不要重量,我们要重质;我们重质不重量。这是自欺欺人的话,没有量怎么会有质呢?若是我们能带五千人得救,相信其中最少有五百个,将来能出去为主作见证。结果你就看见,地方召会的出现成为事实。如果我们只是追求属灵,追求基督的丰满,要看见异象,看见启示,却从年头到年尾,聚会的人数不增加,这样怎能建造召会?怎能兴起地方召会?

有的人说,我们所作的一切工作都是鸡毛蒜皮。请不要小看这些鸡毛蒜皮的工作,那些藉此得救的人,担保有一天会到新耶路撒冷。所以,不要听那些欺人之谈。有的人说不要请客,不要去拉人,让圣灵工作;圣灵作了才算,人作的不算。这些话绝对不合乎圣经。主耶稣明说,你们要往岔路口去,凡遇见的,都召来赴婚筵。 主耶稣的意思是,你们要到大街、小巷的岔路口去,勉强人来。我们都要注意属灵,但是不能过偏;因为撒但若是不能叫人讲异端,就要叫人走极端。

这就是我们的负担。我们多年听道,受造就,真理相当清楚,建造的情形也相当好,但是缺一件事,就是传福音。今天福音出去的不彀多;因为我们受仇敌欺骗,在福音上有了亏缺。一个家庭要兴旺,非生生不息不可。若是只有一代的老人,越过越有经历,越过越老练,却不生孩子,这个家就大有问题。不能说是生了养不起,生了照顾不来,而以此为藉口,不生孩子。同样的,一个社会要有前途,非有后代不可。

使你我很有用,你我也定型了,就是这个样子。俗语说,只有状元徒弟,没有状元师傅。这意思是,一个作师傅的,可能不是状元,也无法作状元,但他却可能造就出一个徒弟,中了状元。照样,召会要有前途,主的工作要有前途,非带进人来不可,非生生不息不可。今天召会的需要就是推广福音,所以各地要花工夫传福音,甚至用一、二年在福音上加强。换句话说,要全体出动传福音。祷告聚会为传福音祷告,造就聚会鼓励圣徒传福音,打福音的空气,并训练弟兄姊妹如何请客、带人,如何陪坐、谈话,如何看望、带人得救、受浸;受浸之后,如何带他们进入身体的事奉。相信这样作过二年之后,召会人数定规加一倍,有许多新人、新血轮会加进来。其中有的人有属灵的窍,经过三、四年,就能在召会中作出相当显明、新鲜的工作。

召会不该像现在这个光景,墨守成规。主日上午摆一个讲台,无论如何总是讲一篇道;晚上擘饼,每次都是那几个人祷告,其他人不过是随着擘饼。祷告聚会也是墨守成规,祷告来祷告去还是那些事。到末了,召会属灵的感觉越过越淡,就像白水几岁,大哥五十岁,二哥四十八岁,大姊六十岁,二姊五十八岁,家里一个年轻个几岁,大哥五十岁,二哥四十八岁,大姊六十岁,二姊五十八岁,家里一个年生个小少没有,六口人天天住在一起,实在没有味道。若是能有一对年轻人,争于的进来了。不要以为这是笑话,有的召会今天就是这个光景,弟兄姊妹都是多少就老信徒,大家在一起真是没有味道。这就是因为没有传福音,大家都响应,就有机会作工。因为作别的事可能不同心,但是一传福音,大家都响应,就同心了;新的刺激来了,新的因素来了,祷告自然就新了,召会也就活起来了。

所以,我们都要转观念;属灵并不是为着属灵,属灵是为着传福音。主在地上作的第一件大事,就是拯救灵魂,开展他的国度。历世历代不论甚么宗派,只要有人在那里传福音,就有主的同在。使是天主教徒出去布道,讲主的国度,都有主的同在。主的确希望人把他的名送出去,主的确希望人出去,把更多的人带进他的国度。这是召会所受的托付,我们不能把这个丢了。现在,我们要说到传福音该注意的几件事。

若要各地圣徒都起来传福音,首先,召会必须带圣徒重新到主面前有对付。否则,福音是活的,我们的传讲却是死的,结果福音就没有效能。我们必须到主面前对付罪、对付世界、对付那些得罪主的事;重新奉献,重新向主敞开。每一位圣徒,特别是多负责任的人,应该以身作则,领头到主面前对付,奉献,敞开,与主有交通,运用灵。这样,你就能有主的同在;你的灵就烧起来了,全召会都烧起来了。这时传福音就是活的,不是死的;是有负担的,不是例行公事。每位圣徒都得把亲友、同学、同事、所认识的人,列出名单,点一点看,谁得救,谁没有得救。凡没有得救的,我们都得顺从主的引导,恢复家庭的福音。若是可能,要把你的家打开,请周围的邻舍来听福音。

若不能每周一次,可以二周一次,甚至一个月一次,请你的同学、同事、周围的邻 舍到你家听福音。可以请弟兄姊妹配搭、帮忙,有的作见证,有的唱诗,有的讲一 篇短的信息。当人听福音,也接受了,你就需要继续带他清楚救恩。然后带他受浸,加入召会。再带他参加召会的聚会,加入召会的事奉。到了这时,你的责任才算完毕。使徒保罗说,我极其喜欢为你们花费,并完全花上自己。他所说的花费,就是花上自己的意思。他愿意为哥林多信徒完全花上他自己所有的,甚至是把他的自己也花费上去。我们应当这样的花上自己来传福音。不仅如此,也可以在校舍里有福音,在工厂里有福音,在街头上有福音。无论是大聚会的传法,全召会的传法,或家庭、校园、街头的传法,召会总要尽可能的安排。传福音是神的一个恢复,我们今天要走恢复的路,总得恢复传福音。主的话说,要往普天下去:你们要去,使万民作我的门徒。

所以,传福音也要移民出去;或者个人的,或者一家一家的出去。总之,该有许多弟兄姊妹起来为福音热心,推广主的福音,寻求主的引导,迁到别处。这个需要出代价。我们不能只在这里过安逸的生活,而忘了福音的推广。我们不该只盼望所谓全时间的出去作,传道人出去传。在使徒形赚里,开头传福音有使徒出去传的,也有移民出去传的,这两条路线都有。若是我们能移民出去传福音,相信两年后会有几千人加进来。

移民出去的弟兄姊妹,虽然是出代价,有牺牲,但是一个人为着主的福音出去,不会穷到无立锥之地,穷到不能生活。我们要爱神,爱主到一个地步,为着福音出去。在这点上,我们中间相当的缺。我们中间的弟兄姊妹差不多安定下来了,没有这个出去的空气,没有这个出去的灵。这是我们的缺,我们的确缺少这个灵。过去,我们虽然有人出去,却是为着事业出去,而把福音当作附属的。现在我们要为着福音出去,而在当地找个谋生的工作。

不只在国内,从这城移到那城,还要仰望主带领我们往国外去。主把我们兴起约有四十年,南韩离我们这么近,但至今这个见证还没有到韩国,这总是我们的亏欠。所以该有弟兄起来,接受负担为主到韩国去。或者到那里全时间为主作工,或者带手作一点生意;这是讨主喜悦的事。我们到台湾十几年了,但严格说,还没有一个人,是正正式式为着福音到国外去。以我们这种情形,要等到那一天,福音才能传遍居人之地?譬如印度需要人去,斯里兰卡需要人去,使南洋许多地方都已有了这个见证,但他们的情形仍然需要有人帮助。我们在这里有成千成万的人,可惜出去的不多。虽然我们的经济情形有限,但请不要相信这一个。

今天各地召会多是维持现状,很少把钱往外送。严格说,使我们有限,使我们不富裕,我们还得按百分比,送一部分出去。比方,有弟兄们为主移民去南韩,这里的召会不仅要为他们祷告,灵跟去,祷告跟去,甚至财物也要跟去。相信因这缘故,主会祝福我们的国家,祝福我们的社会。主是这样一位主,他会为我们在他福音行动上所作的一切,祝福我们的国家;这件事会叫我们的国家得到莫大的祝福。所以,一个召会不应该把人一直留在当地。带进来的人,经过一段时候,就该流出去。召会不是一个死海,乃是一个活的湖水,一直流通的。不仅人是流通的,祷告是流通的,财物也是流通的,属灵的职事更是流通的;这样,众人就都活了。

历史告诉我们,任何一个公会,任何一个基督徒团体,不管多属灵,只要一忽略传福音,过不了多久,就了了,没有了。团体如此,个人也是如此;从前如此,现在也是如此。我们不能走这一条路;我们必须是多方面都顾到的,有属灵的追求、生命的长进,有真理的认识,有建造、配搭,有治理,也要有传福音,有初信的带领。并且当我们这样行动时,该特别注意青少年,为主带进更多的青少年。我们在这里应该不偏不倚,不偏那一面,不重这一面;我们应该走一条平衡的正路。

这条平衡的正路,就是从传福音开始,把罪人拯救进来,然后有属灵的造就,带他们有生命的长进,而后有召会的建造,身体的配搭;这样,基督的身体就出来了。而后,再扩大传福音,召会就长大了,各地召会的出现也多了。一直这样轮转,由人数扩充,进到地方扩充,一处处地方召会就兴起来了。这才是一条正路。在福音上有热心,真理上有认识,生命上有追求、有长进,与主之间有良好的交通。随着这一个,主会兴起更多有用的人,在地方召会中作柱石,蒙主呼召接受负担,奉献全时间为主出去作工。这样一代又一代,主的大轮一直在地上行动,福音就会传遍全岛,各市镇都会有地方召会兴起来。

### 第八篇 追求生命的长进

上一篇 回目錄 下一篇

神在末后的日子,在他恢复的路上,要我们注意三大类的事,第一是关乎福音,第二是关乎生命,第三是关乎召会。因此可以说,神所要我们走的恢复的路,就是一条福音、生命和召会的路。今天在这条恢复的路上,我们该尽所能的,在神面前负起一个责任,注意这三大类的事。

今后我们应该继续不断的,把主的福音送出去,一直送到地极,送到各等人中间;藉这福音把主传出去,送到人里面,作人的生命。我们传福音把人带得救之后,立刻要带领他们认识生命,给他们看见这位作我们救主的基督,住在我们里面,作了我们的生命。当我们这样带领人认识生命时,我们还要进一步带领他们看见,他们需要过召会生活,有身体的事奉。这就需要帮助他们认识召会,在召会中配搭事奉,同被建造,这样才能达到神终极的目的。

神终极的目的就是要在今天这个时代,在一地一地,合一的立场上,有一班蒙恩经历基督作生命的人,互相作肢体,一同事奉,一同配搭,建造成为神的居所;让神住在里面,得享安息与满足,也让神藉这这个居所,把他自己彰显出去。这就是神在这一个邪恶淫乱的世代,在这个黑暗败坏的地上,所要作的极其荣耀的工作。这一个工作作成了,对于神的仇敌撒但,乃是一个莫大的羞辱。神要作给撒但看,神不只能从撒但黑暗的权势之下,抢救出一班罪人的灵魂,神还能在撒但所霸占的地上,把神所拯救的儿女,建造成一个荣耀的召会,作他的居所,彰显他自己。这就是神在末后所要恢复的,也就是神工作的中心和终极的目的。

主何等盼望我们,藉这福音把主自己带到世界每一个角落,带到每一个居人之 地。以台湾岛来说,还有许多地方没有人去传福音,没有主的召会设立在那里。 但愿我们负起这一个责任,尽所能的把福音送出去。接着,我们要来看追求生 命的长进这一件事。圣经中所说的生命,就是基督。当我们带人得救之后,我 们要指给人看,得救不是为着上天堂,得救乃是为要得着基督;得救也不仅是 为着享受永福,得救更是为着享受基督。已往使是基督教所传正统的福音,若 用神的话测量,其内容都不彀正确,因为基督教的福音只给人一个印象,就是 人需要上天堂,人需要福乐平安,尤其需要永远的福气。这是基督教的福音所 给人的印象。然而我们回到圣经来看,其实福音的中心目的,乃是要人得着基 督作生命。这不是说,神不给人福气,不给人福乐平安,不叫人将来进国度; 这些都是附带的,并不是福音的中心目的。所以,我们今天走在主这条恢复的 路上,必须把这一点指明给人看;我们所传的福音,乃是叫人得着一位活的基 督,作人的生命,作人的一切。自然,这需要我们自己先有这个经历,天天经 历基督作我们的生命,并且这种经历必须是多方面的,彀丰富,彀透彻,我们 才能把这一个生命的经历,头头是道、详详细细的,交通给那些因着我们传福 音而得救的人。我们必须把他们带到这一条生命的路线上,他们才能继续往前 而有真实的长进。

现在我们试从各方面,把关乎基督作生命的重点和路线,点给大家看。盼望众同工们,在各地召会所给人的帮助和带领,一直是以这个为中心。不要太注意甚么道理、讲解、恩赐、灵恩、方言这类的事。我们一直要回到基督在里面作生命,这一个中心的题目上。我们自己对这一点必须认识得很清楚,并且有丰富而正确的经历,才能帮助别人,让他们也走在这条路上。

我们把人带得救后,首先,要立刻带他认识,我们所信的这位荣耀的主耶稣,乃是一位赐生命的灵。今天他乃是在这一个灵里,因着我们得着宝血的洁净,而进到我们灵里,作我们的生命。这需要我们自己有丰富的经历,也需要我们祷告,好得着发表的口才,把这一件事从经历中,照着真理,讲给那些初蒙恩的弟兄姊妹听。

盼望这样的道,在召会中释放得越多越好。若是今天有三百人受浸了,巴不得能用两周的时间,每晚都对他们讲一篇关于基督作生命的道。我们要一直告诉新蒙恩的弟兄姊妹,基督在我们里头乃是一位活的灵。我们所接受的救主,不仅是一位救赎主,不仅为我们死在十字架上,并且他今天就在复活里,成为赐生命的灵,因着他宝血的洁净,进到了我们灵里,把我们死了的灵点活了,枯竭的灵复苏了,失去功能的灵恢复过来了。他第一步先把我们重生了;第二步,这位赐生命的灵就在我们里面,和我们重生的灵调成一灵。今天他每时每刻都活在我们里面,使我们得罪他,顶撞他,使他难过,使他忧伤,他还是永远不离弃我们。

这样的道乃是今天最大的需要。我们不要只喊一些口号,只讲一些高言大智的理论,也不要只把一些堂皇的名词,堆砌上去。我们乃要这样简简单单的,却是新鲜活泼的、有能力的、丰富而实际的,把这一位荣耀的基督,如何在复活里成为赐生命的灵,住在我们灵里,作我们的生命,向弟兄姊妹清清楚楚的点出来。请想想看,若是我们传过福音之后,学会这样带领初信者,在他们身上将要显出何等新鲜活泼的光景;他们属灵生命的长进,定规是一日千里。这样的道,三、五篇是讲不透的,必须八篇、十篇、二十篇,一连串的向他们释放。有时过了几个月,还得回头带他们重温这些信息。

当我们把这些基础的道讲过之后,就要帮助初信者和这位住在里面的主,有生命的交通。这一位活的主虽然在天上,但也住在我们里面。以作主来说,他是坐在天上;以作生命来说,他是住在我们里面。我们要指明给他们看,叫他们藉这这一个认识,能与主有亲密的交通。

在我得救的起初几年,我几乎完全落在道理里。然而道理学得越多,里面越枯干;头脑装得越满,灵里反而越虚空。结果枯得不能再枯,空到不能再空,我里面属灵的光景,可以说是死透了。有一天,主给我看见,这几年来我道理学得那么多,却没有带领一个人得救,不像我刚得救不久,就带领好些人蒙恩。这个光景实在不正常,里头觉得需要有一个转机。

有一天,我就和主办交涉,甚至一夜不能过去。第二天早晨,我就上到山上。那时我家住在山脚下,当我上到山上,就甚么都不管,只单单仰起头祷告说,主阿,怜悯我。我的眼泪就禁不住的一直流下来,那实在是圣灵的工作。自那时起,我就天天这样祷告,从那年八月一直祷告到第二年春天,好几个月之久,天天等候在主面前。有一天,一个消息传来,说,我久已慕名的倪柝声弟兄要到我们城里来。我一知道这消息,立刻写信给他,说,我从前读过很多你的书,也曾和你通信请教过一些问题,并蒙赐覆指教。现在,我听说你不久要到我们城里来,我衷心深切的渴慕。

感谢主,就在那年夏天,倪弟兄果然到我们家乡的城里来了;就在那一次,带给我一个极大的属灵转机,把我从知识转到生命,从道理转到灵里。对我来说,那实在是一个大的转捩点。为这缘故,我不能不感谢神奇妙的带领,他先让我经过空洞的道理,枯死的光景,然后把我转到生命的路上。从那时候起,就是一九三二年七月间到现在,有三十多年之久,我就一直走在这条路上,学习生命的功课。其中曾经有两次岔出去,也曾去过灵恩运动的聚会,跟他们说方言,不但自己说,还带领别人说。那应该是一九三七、三八年之间的事。我这样说方言差不多有两年之久,到末了,我再说也觉得没有甚么味道了。我发现没有说方言以前,生命的光景还好,等说方言以后,生命反而不见长进;从此就和灵恩告辞,这种方言也不再说了。

今天在基督教里,可以分成仪式的基督教,道理的基督教,还有灵恩的基督教。你若是到各地去看,基督教不外乎这三类。仪式的基督教固然是空洞的道理的基督教或许包含一些真理,却又显得死沉。至于灵恩的基督教,表面看好像很活,其实完全是落在外面的一种运动。可能其中有一点点神的工作,但许多时候是含有人的搀杂,情感的冲动,肉体的活动,加上邪灵的调和,情形非常不单纯;有的偏差得太过,甚至有发精神病的、被鬼附的,弄得一塌糊涂。这种情形不仅在东方如此,在西方也没有两样。所以,在基督教里,仪式的是空洞的,道理的是死沉的,所谓的灵恩却是混乱的。

那么,召会正确的路在那里?答案乃是在生命的灵里。正确的召会乃是认识基督作生命,并实际以基督为生命;其中虽然也讲一点道理,但道理必须是调在生命的灵里。在召会中也有一点灵恩,也有一点圣灵的浇灌,但是相当有限度,是适可而止的,最多不过是为着启发里面的生命。在召会里最中心的东西,就是以基督作生命。因此,同工们在各地的工作,应该一直以这个为中心。这就需要我们自己先认识这一个,也经历这一个,而后才能帮助弟兄姊妹,认识并经历这一位住在我们里面,作我们生命的主,知道怎样与他有生命的交通。

第三,因着我们要带领人这样认识主作生命,我们就必须进一步指给人看基督的死。当然,你不能仅仅从道理来看,还必须配合经历,用真理指给人看,基督在十字架上的死,不仅是代替的死,也是同死的死。他不仅代替我们死了,担当我们的过犯,解决我们的罪,他还带着我们一同死了;他在十字架上死了,我们也在那里和他同死。基督的死不仅把我们这个罪人,这个旧人,以及我们的天性都解决了,基督的死实在是包罗万有的死;凡是顶撞神的,不属乎神的,与神相反的,一切消极的东西,基督在十字架上一概解决了。我们传十字架,应该传到这样一个包罗万有的地步。我们不仅说到十字架替死的一面,还要说到十字架同死的一面;不仅说到十字架的某一点,还要说到十字架包罗万有的各方面。

接着,我们还得带那些新蒙恩的弟兄姊妹看见,基督不只死了,基督也复活了。当他死的时候,我们与他同死了;当他复活的时候,我们也与他同复活了。这一位复活的主,藉这生命的灵,就把我们带到复活的境地,带到神的丰满里,带到属天的丰富里。今天我们只要在灵里,就能享受基督复活的实际。

相信同工们对于这些事差不多都有认识。然而,恐怕我们虽然知道了,却没有在各地,把这些最中心的信息好好释放出去。今天在召会中,好些人对于基督在里面作生命还不彀认识,对十字架包罗万有的死也不彀认识,经历更不多;对于基督复活的性质,复活的丰富,以及基督的复活带我们所达到、所进入、所得着的,几乎连信息都没有听见多少。所以,我们今后在各地,必须把关于与基督同死、同复活的信息,藉这启示和活泼的道,充分的释放出去,把这中心的东西作到人里面。

第四,我们还需要带弟兄姊妹,天天活在这一个死而复活交通的灵里,行事为人都学习照着灵而行,藉此经历基督十字架的同死,和复活的大能。关于这一点。当时我真不懂到底要怎样照着灵而行。那时我也常听别人讲道,说到要跟随主,也学会人唱一首跟随耶稣的诗歌,但是唱到末了,到底怎样跟随主,还是不懂。那时了唱一首跟随耶稣的诗歌,但是唱到末了,到底怎样跟随主,还是不懂。那时有人说凡主耶稣所作的,你也照样作,那就是跟随主了。此后,主耶稣是如何谦卑,你也要同样忠诚;你也要是不懂,你也有你说不被引诱,你也要照样受试探而不被引诱,那就是跟随起跟不上去,只懂得这样的道,却没有这样的经历。我看了许多书,也找不出一个解答,到底甚么叫作所,我就暗中摸索,摸索了三十多年的工夫,对了末后这些年间,我里面越过越清楚,圣经中所说的照着灵,就是把心思转回到灵里。甚么时候你活在灵里,常置于灵上。简单的说,照着灵就是把心思转回到灵里。甚么时候你活在灵里,只看灵而行,那就是跟随主。

我们这些堕落的人,心思常常是向外跑的。撒但总是千方百计的,用许多事逗我们,叫我们的心思往外跑。有的时候,藉这你的太太,逗你的心思向外。如果逗不成功,就藉这你的孩子逗你。有的一个不彀,还要加上几个小淘气,总是想法子把你的心思逗到外面。撒但最惧怕的一件事,就是我们的心思回到灵里。因此,他总是藉这各种事情,逗我们的心思;只要我们的心思一向外,不向灵,他的诡计就得逞了。因为甚么时候我们的心思一跑出去,注意灵以外的事物,结果就是死。所以,我们必须识破仇敌的诡计,一直把往外去的心思转回来注意灵;这就是心思置于灵,结果就是生命和平安。

比方,有一对夫妇都是信主的,两个常常嘴。撒但就利用这一个太太,逗她的丈夫。有一天,他们两个坐下吃饭,丈夫看太太一眼,太太就质问:你看甚么?就是这样一句话,一下子把丈夫的心思逗出来了。因为丈夫要讲理,一讲理就把心思逗出来了,结果就是死亡;那一餐饭吃得毫无味道。今天在家庭中许多的难处,都是由于人从灵里出来,跑到心思里。现在,所有作丈夫的弟兄们,都要知道一个秘诀,当你太太逗你的时候,无论她讲甚么,你只要把心思转回来;最好是把眼睛闭起来,耳朵塞起来,不看,也不听。我确实知道,有的姊妹就是这样厉害,你把眼睛闭起来,她就过来抓你的手,一直要逗你,非要把你的心思逗到外面来不可。这时候,你甚么都不要理,只要把心思转回到灵里,置于灵,照着灵,就不会中了撒但的诡计。

我们实在需要再用更多的信息,帮助人明白罗马八章四至六节的经节,到底该怎样照着灵而行,怎样活在灵里;这些道乃是今天各地召会急切的需要。我们所需要的不是一些道理、名词、口号的说法,也不是一些浇灌、方言等灵恩的风。我们所需要的乃是切身、实际的道,把弟兄姊妹的灵点活了,把他们带到生命的路上。若是我们众人都被带到这一条活的生命的路上,相信圣徒们就会稳下来;教训之风、灵恩之风也不会把我们吹跑。我们就是扎扎实实的行走在生命的路上,在灵里跟随这一位又真又活的主,摸着一个非常宝贵而实际的东西。这就是今天各地召会最急切的需要。

第五,我们还要帮助新蒙恩弟兄姊妹,在生命交通的光中,有真实的对付。必须 从罪对付起,把里外的罪都对付得干干净净,这是非常基本的。有一件事我有把 握的知道,你若不对付,你的生命永远不会有长进。我们不仅要对付罪,并且从 这里开始,还要一步步的对付世界,对付良心,对付肉体,对付血气,对付天然。 当你经历这些之后,就会发现,你和以前生命的光景有天壤之别。 我们绝对承认宝血的功效,基督的宝血能洗净我们一切的罪,负我们一切的责任。然而为着生命能有真实的长进,我们还得好好的有对付。我们绝对承认,我们的确需要看见异象,需要有启示;但异象和启示不能代替对付罪。不管你有多高、多大的异象和启示,为着生命的长进,你还得好好的对付。罪要对付,世界要对付,良心要对付,肉体要对付,血气要对付,天然要对付,你里面一切的问题都要对付;你和神之间的问题要对付,你和人之间的问题要对付,连你和配偶之间的问题都要对付。请记得,对付不是为着重生得救,就是你不对付也已经得救了,然而为着你生命的长进,你总得对付。若没有对付,你就丝毫不能有长进;真实的长进总是从彻底的对付来的。

第六,我们经历这些对付之后,才能认识甚么叫作圣别,甚么叫作变化,甚么叫作基督安家在我们里面,甚么叫作我们被充满,成为神一切的丰满。这时,我们里面才能完全被神的成分所充满,我们里面的人才能刚强起来,基督才能从我们的灵里开展出去,释放出去。因为这时,灵能彀完全支配我们的心思、情感、意志,结果我们的心思里就有灵的成分,我们的情感里就有灵的成分,我们的意志里也有灵的成分。我们就是这样让圣别的灵,在我们里面各部分作圣别的工作,以至于全人都起了荣耀的变化。这时我们就能说,我活就是基督。我们何等需要把这些信息,释放给弟兄姊妹听。不仅是真理的信息,还要配上丰富的经历,才能影响人,产生属灵的果效。

第七,我们还要指给弟兄姊妹看,为着这一个圣别,为着这一个变化,圣灵如何安排外面的环境,而有圣灵的管治;这一个管治乃是为要破碎我们这一个人,拆毁我们这一个人。这一个外面圣灵的管治所带来的破碎和拆毁,完全是为着叫我们里面的人,一天比一天更新。就如使徒保罗所说,外面的人虽然在毁坏,里面的人却日日在更新。结果就叫里面的人,一天比一天长大,一天大力充。这些信息对于今天的召会是何等的需要,我们各地的召会,各地的工作,应该藉这这些信息,带领弟兄姊妹实际的进入这些生命的经历。认识并经历生命的成熟第八,我们还要带弟兄姊妹认识,甚么叫作生命的长进,甚么叫作生命的成熟,甚么叫作基督长大成形在我们里面。在倪柝声弟兄所写歌中之歌这本书里,可以清楚看见生命长大成熟的过程和层次,一段一段,一层,说得非常透亮。

我特别要问同工们,我们在各地所作的,到底是甚么工呢?难道我们只是讲一些安慰人的道,讲一点劝人行善的道,或者像一般人一样,讲一些高言大智的道么?或者也像灵恩运动那样,到处给人按手,叫人说方言么?我们都知道,中国的王明道弟兄和宋尚节弟兄,他们一生最反对给人按手说方言;可能他们作得有一点过了,但我觉得他们这样反对,不是没有道理。不错,今天是神施恩的时代,连天主教都能叫人蒙一点神的恩典;照样,灵恩运动能叫一些冷淡退后的人起来追求神,这也是真的。人只要向神敞开心和灵,定规能蒙恩。然而注重灵恩的人,稍微一不谨慎,撒但便会乘虚而入,结果有的发神经病,有的被鬼附,许多混杂的情形都会搀进来。

这不是说,我们拒绝圣灵浇灌和说方言,我们的确需要;但我们所需要的,是正确和正常的圣灵浇灌。我信直到今天,还有真的方言;然而,今天基督徒中间那许多所谓的方言,恐怕大部分都是人工的,是人造的方言。神的众儿女若是认识神,认识里头生命的路,就该拒绝这一个不正常的东西。我们同工们受托付,难道是为作这些工么?我们必须回到主的话里,认识这一位内住的生命之灵。我们要帮助圣徒们在这一个灵里,与神有交通,更多、更深的经历主的死、主的复活;并且在他生命的光中,靠着里面恩典的供应,对付那些顶撞神,与神不合的成分,包括对付罪,对付世界,对付良心,对付肉体,对付天然,以及对付灵里一切不平、不稳、不妥的感觉;让主在凡事上居首位,并且让他的灵在里面一直作圣别的工作,变化的工作,直到我们被神充满,成为神一切的丰满。

这样生命长大成熟的结果,便叫基督成形在我们里面。不仅如此,我们也要帮助圣徒们认识外面环境的管治,为要配合里面的工作,来破碎拆毁我们外面的人,好叫我们里面的人日日得更新,末了把我们模成神儿子荣耀的形像。到了这一个地步,我们一面准备好,等候主来;另一面,在生命中能以和众圣徒配搭,成为基督活的身体,实际过召会的生活。

我们在各地的工作就是作这一个;我们的信息也应该是讲这一个。我们的确需要花相当的工夫,把这一位生命之灵各方面的奥妙和丰富,配上经历,一一点出来,叫人真认识这一位住在我们里面包罗万有的灵。这些就是我们的工作。头一步是传福音,第二步是带人认识基督作生命,追求生命的长进,而后第三步带人认识召会是基督的身体,并且在身体里配搭,成为一个活的身体,一个实际的召会;结果就让神在地上得着一个居所,得着满足,得着安息,并且藉这这一个居所彰显他自己。

这是我们今天所该走的路;凡是对这一条路有帮助的,我们都接受。任何的经历,若是对这一条路有帮助,我们都重视。然而,反过来说,任何的道,任何的经历,如果对这一条路是打岔的、搅扰的,我们都应该摆在一边。我们不要用是非的眼光来断定,我们要用福音、生命和召会的路作准绳,定规一切。今天主把我们兴起来,不是为着别的,乃是为着这一条恢复的路。但愿我们蒙怜悯,能至死忠心,不偏离正道,走在这一条主所命定的路上。愿神恩待我们。

# 第九篇 召会的建造

我们在前面已经看过,神所要我们恢复的第一件大事乃是传福音;第二件大事是追求生命的长进。现在我们要来看末了的一件,就是召会的建造。我们必须认识,神在地上所要得着的,乃是在一地一地建造起来的召会。神所以要我们传福音,为的是叫人得着基督;而神所以要人得着基督,为的是叫人在生命里成为活的肢体,同被建造,成功基督的身体,使神得着安居之所,并得着荣耀的彰显。所以召会的建造,可说是神这条恢复道路的终极目的。

当我年轻信主的时候,不知道听过多少篇基督教的道,但只听见人说福音的目的,是叫人今生享平安福气,将来上天堂享永福;却从来没有听见一篇道,说到福音终极的目的,是要完成神永远的计画,就是他要在地上得着一班人,充满了基督,并且同被建造,成为基督的身体,彰显神的荣耀。我们要感谢神,因着他特别的怜悯,近三十年来,这样的信息在我们中间不断的释放出来,这一个亮光实在是越过越清楚,就连我们中间近几年蒙恩的弟兄姊妹,也都能懂得一点。

以弗所书给我们看到,神在永远里就有了对于召会的计画。召会的建造,绝不是一件偶然发生的事。神并非因着看我们这些堕落的亚当子孙可怜,因此打发他的儿子来为我们受死,把我们一个一个救出来;然后把我们放在一起聚会,成立一个召会,大家彼此劝勉,互相帮助,能彀站立得住就好了。我们若读以弗所书,就会看见在已过的永远里,天地尚未创造,时间尚未开始,神便照着他自己所喜悦的旨意,定了一个伟大的计画;在这一个计画里,神要得着一个荣耀的召会。然后他在所创造的万有中,选召出一部分人来,藉这圣灵重生了他们,并把他的儿子放在他们里面的万有中,选召出一部分人来,藉这圣灵重生了他们,并把他的儿子放在他们里面,叫这些人成为活的、属灵的肢体,使他们在灵里配搭,建造在一起,成为一个活的身体,彰显基督。这个计画最终的完成与实现,乃是在将来永世里出现的新耶路撒冷城。新耶路撒冷乃是神历世历代建造的集大成;神在这里与人同住,同享安息,使神的荣耀得着彰显,神的心意得着满足。

我们若仔细读新约圣经,实在找不出一处说,救恩是叫人上天堂。然而新约里,却有多处说到神这一个荣耀的计画。比方,马太福音十六章记载,主耶稣有一次问门徒说,人说人子是谁?有人就说,是施浸者约翰;另有人说是以利亚,还有人说是耶利米,或是申言者中的一位。主说,你们说我是谁?彼得回答说,你是基督,是活神的儿子。彼得认识主耶稣就是基督,是活神的儿子,这是对的;我们也应当有这样的认识。因此主耶稣说,西门巴约拿,你是有福的,因为不是血肉之人启示了你,乃是我在诸天之上的父启示了你。他接着又说,我还告诉你,…我要把我的召会建造在这磐石上。意思是主所以作基督,所以是活神的儿子,就是为着作根基,在上面建造召会。

所以在使徒形赚里我们看见,当耶路撒冷千万的人,因着相信耶稣是基督,是活神的儿子之后,一面他们是得救了,另一面在耶路撒冷的召会因此产生了。之后,那些蒙恩的人分散到各地,福音也传到各地,就产生了一地一地的召会。这些召会,就神而论,乃是神的家,神能在里面得着安息、满足;就基督而论,乃是基督的身体,基督能在里面活,使他自己得着彰显,得着荣耀。这一个乃是全本新约中心的启示。

这一个神的计画,乃是神历世历代的工作所要达到的目的。然而,撒但在宇宙中一直要破坏的,也就是这一个。因为凡是神所要作的,都是撒但所要破坏的。反过来说,凡是撒但极力攻击的那一点,也就是神极力要得着的那一点。我们要看见,撒但今天在地上工作的目标,就是要破坏召会。他若不能拦阻你信主耶稣,他宁可放手,让你相信、得救;甚至他也容让你爱主,追求属灵。然而有一点,是撒但拚命也不肯放手的,就是不让你被建造。他宁可检建造成为召会。这是撒但必争之点。所以你若读召会历史,就会发现几乎每一个时代,撒但都千方百计的,尽力在各地圣徒中间搅出一些事情,闹出一些事情。撒但总是不愿意你我同被建造,成为召会,成为基督活的身体;因为他知道神终极的目的,就是要得着召会。

一直到五百年前,路德起来改教的时候,召会已经被撒但破坏得残缺不全,面目全非。然而神来作恢复的工作,因为神永远计画所要达到的终极目的,不能因着撒但的破坏就放弃了。我们绝对相信,神在末后的时代所要恢复的,乃是召会的建造。我们仔细读神在召会中恢复的历史,按时间推断,现在必然是神恢复召会的见证,恢复身体生活的时候。在已过几个世纪,属灵的东西差不多都恢复了,现在应该是最合式的时机,让神恢复召会的见证,恢复身体的生活。

有一件事相当令人觉得希奇,今天,你若是到世界各地访问,不论是东方,或是西方,你会发现一个共同的事实,就是那些饥渴要主的人,他们深处都渴慕一个东西。他们不仅饥渴要主,喜欢与主交通,让主有地位,并且他们有另一种饥渴;然而,这个饥渴到底是甚么,他们也讲不出个究竟。他们就是觉得的愿意和众圣徒生活在一起。所以如果你到美国,你在美国各地圣徒中间,都见他们常喜欢用身体的生活这个名词。他们说,身体就是召会,身体的生活就是召会的生活;他们一直注意这件事。虽然他们还不太明白,但是他们深处都有这个感觉。他们似乎都同样的觉得,得救以后追求爱主,与主交通,里面让主得着地位,乃是为着和众圣徒互相作肢体,过身体的生活,好让主得着安息、满足、彰显、荣耀。

我们能从各方面得着印证,今天乃是主要恢复召会的时候。因此,我们所走恢复的路,就是召会的路。若是我们今天没有走在神恢复召会的路上,我们就构不上神永远的心意。请记得,我们所走的路,最终的点就是召会。我们不仅要恢复福音,恢复生命,我们还要恢复召会。我们今天在地上是代表主,传扬他的福音,拯救千万的灵魂,并且要带领得救的人经历基督作生命,让基督在他们里面居住,得着地位,并且长大成形,而最终的目的,就是众人能彀配搭,成为一个活的身体,一个建造起来的召会。今天我们若要恢复召会的建造,恢复身体的生活,必须注意几点:看见神永远的目的是要得着召会。

其次,要给他们看见,召会乃是基督的扩大,因为召会就是基督的身体,而基督的身体就是元首基督的扩大,也就是元首基督的丰满。假如你看见有一个人头,悬在半空活动,你定规觉得非常惊骇、非常可怕。或者,你看见这一个人头很大,身体只有一尺半高,你觉得这也不行;因为身体和头不相称。你会说,这一个人一点也不丰满。如果这一个人的身量有六尺高,你就会称赞说,这个人是多么魁伟、丰满。所以,身体乃是头的扩大、丰满。我们的主耶稣实在是太伟大、太无限了,不是拿撒勒人那个小小的身体,能把他容纳的;因此,须藉这受死,把那个体壳破碎,再经过复活。这一复活起来,就产生了召会,成功他丰满的身体,这一个身体就是基督的扩大。他在成肉体时,乃是在一个小小的拿撒勒人的身体里受限制,然而到了今天,他已经丰满的彰显出来。各地召会都是基督的扩大,基督的普及。

第三,要让圣徒们看见,召会的实际就是基督,而基督乃是赐生命的灵。每个圣徒都必须让这位赐生命的灵在里面居住、掌权、占有。然后,这许多让赐生命的灵在里面居住、掌权、并占有的人加在一起,就是召会。召会不是人意的组织,也不是人情的组合。召会不注重这些,召会只注意里面的实际,就是如何让赐生命的灵充满并占有。所以,以弗所三章说,用大能使你们得以加强到里面的人里,使基督藉这信,安家在你们心里。

请记得,这一位基督所以能安家在我们里面,乃是在于我们让赐生命的灵,从我们的灵里扩展到魂里的各部分。我们惟一要负责任的,就是让赐生命的灵在我们里面有地位。若是这样,我们身上定规会发生故事。每逢我们因为爱主而寻求主的时候,里面就会有感觉、有要求,要我们更多把里头的地位给他。然而何等可惜,我们常和他有争执,我们不是个简单干脆的人。有时他早晨要求我们,我们满口答应,岂知到了上午九点半就反悔了。等到中午吃饭时,我们和主讨价还价,结果恐怕只剩下一半。到了晚上,三翻四覆的又减去一半。我们这个人就是这样不可靠,这样多变。不要说别人,我们每个人向着主都是这样,常是多变的。宇宙中惟有主永不改变,并且他对我们的多变真是满了忍耐。

常有人问说,弟兄,你看这件事我到底该不该作?我就说,弟兄,主在你里面给你甚么感觉?他说,说实话,主不让我作。我说,是如此,为甚么还来问我?他说,实在说,我是巴不得你说一句,作不要紧。这样,我在主面前就有理由好讲。这就是我们众人的光景,所以我们配搭在一起就有难处。我们配搭建造的程度,乃是根据我们给主安家、掌权、占有的程度。我们越给主地位,彼此就越能配搭建造。因此,所有为主作工、服事神儿女的人,必须自己先有这样的经历,然后才能去帮助别人。这需要我们平日多操练灵,挖透里面的障碍,使里面的活水涌上来。

今天许多人不肯出这一个代价,而想要走便当的路,去追求外面的浇灌。岂不知外面的浇灌,并不能代替里面活水的涌流。外面的浇灌好像倾盆大雨一样,不久水就要流光;惟有生命的灵在里面的运行,像活水的泉源一样,能彀涌流到永远。今天的问题是你肯不肯把地位让给他,不使他在你里面受委曲,受困迫,而能让他完全充满,并且从里面满溢出来。这需要我们多祷告,用祷告挖井,用祷告使我们降服在元首之下,给主地位,让主占有,并从我们里面扩展出来。这就是召会的实际,也就是基督身体的实际。

第四,有了这样的经历,还要带领圣徒显出功用。在召会恢复的路上,绝不可忽略这一点。怎样能显出功用呢?这是根据里面生命的长大。我们平日越让生命的灵有地位,里面属灵的生命越长大、成熟,功用自然就越显出来,也自然越能和别人配搭。否则我们平日若只是聚聚会、听听道,而没有一点追求和事奉,定规显不出功用。

今天众圣徒被成全的情形是何等的弱。比方有的召会,如果有四百位弟兄姊妹经常聚会,但是能参加祷告聚会的,平常只有五十人,并且其中有三十人是经常不祷告的。你差不多可以算得出来,在聚会里总是那几位弟兄祷告,那几位姊妹祷告,好像每一次都是这十几、二十人包办祷告。我们实在看见,有的弟兄姊妹,三年、五年参加祷告聚会,却从来不开口。从岁首到年终,在祷告聚会中开口祷告的,就是那二十几位。虽然你没有请他们包办,但无形中就是他们包办了。如果你和这些不祷告的弟兄姊妹谈一谈,你就发现他们里头有故事。他们定规平日让给主的地位不彀多,降服主也不彀多,祷告挖井更是缺少,因此里面的灵一直强不起来。他不来聚会觉得不平安,来聚会他的灵又起不来。他们里面就像一个鼓,有了两、三个破洞,表面看还很像样,其实一点也经不起敲打,所以最聪明的办法就是不打。

请问你要怎样帮助这样的人?在这事上,我们千万不要作普通的工。仅仅靠讲道只能维持一个局面,并不能把实际的工作作到人里面。讲道最多只能叫人点头,至终那些从来不开口祷告的,仍是不祷告。所以,现在我们必须从头作起,专作实际的工。我们要去和圣徒们交通,摸他们的灵,供应生命给他们,和他们一同祷告,让他们里面的灵被主摸着,再让主得着地位。我们这样和他们交通、祷告过后,到了下周祷告聚会时,他们定规会开口。可能他们还有一点破洞,但总比以前响亮多了。然后,我们有机会再去找他们交通、祷告,把破洞都补起来。这一个才是真实的工作,能使圣徒们在灵里新鲜活泼起来。

我们在召会的配搭事奉中,一定要把弟兄姊妹先点活了,凡是不死不活的,都要把他翻一下。总而言之,我们不能作敷衍的工。凡作敷衍的工的,到末了,就只剩下三件东西:一是聚会所变作礼拜堂,一是圣徒变作教友,还有一件是讲道的人变作牧师。我们的工作必须倒过来,要把礼拜堂变作活的聚集,把信徒变作活的肢体,一齐配搭事奉显出功用,也要把讲死道的牧师,变作基督身体上供应生命的节和筋。我们不能只在道理上走恢复的路,结果却走了样,徒有恢复之名,而无恢复的实际。

第五,就是把众圣徒配搭建造起来。你要建造一栋房子,必须把一块一块有用的材料配搭起来;否则只是一堆很好的材料,规规矩矩的摆在那里,散在那里,仍然没有多大意义。以弗所四章说到召会的建造,乃是全身藉这每一丰富供应的节,并藉这每一部分依其度量而有的功用,得以联络在一起,并结合在一起。我们今天就是需要这样的配搭和建造。

在这一个配搭建造里,自然有一个等次。有的在我上面,有的在我下面,有的在我左右;我总得守住等次和别人配搭。在召会生活中,常有些弟兄很可爱,却没有办法和别人配搭,就像圆石一样,无论放在那里,都是孤零零的。我们必须把弟兄姊妹配搭起来,才能有建造的成果。不然,我们就是一堆的基督徒散在那里,完全是平面的,永远不能成为神的居所。

第六,要给圣徒们看见,我们要过召会生活,除了必须有配搭建造,还必须有一个确定的立场。比方,你住在台北,你总不能作一个孤单的基督徒;但你一要聚会、事奉、和别人配搭建造,就会发生一个确定立场的问题。千万不要以为这是小事;我们绝对相信,神在末后时代要恢复召会的见证,首先就是要恢复召会确定的立场。在旧约,那些从巴比伦被掳之地归回的以色列人,他们并不是随便回到这里或那里,他们乃是回到原来建造圣殿的所在地耶路撒冷,就是恢复建造独一的地方和立场。这是一个豫表,给我们看见,今天召会的建造必须有确定的立场。

今天地上出现的召会,无可讳言的,已经分裂了。那么我们脱离分裂,要回到那里去呢?我们乃是要回到召会原初合一的立场上。这个合一的立场,就是在每一个地方上那个地方的立场。我们无论走到那里,我们都是站在地方合一的立场上;不能因着圣徒中间有某件事我们不满意,就可以随意离开。若是因着某一件事而离开,就证明你根本不认识这一个立场。比方,这里是你的家,你决不能因着某一件事不满意,就离开这个家,跑到另外一个家。如果你这样作,就证明你根本不知道那一个是你的家。照样,召会是神的家,只能有一个,不能因着某某弟兄碰了你一下,或者某件事使你不满意,你就不回家,不过召会生活。你也不能因为别人欢迎你,高你,你就跑到别人家里,而否认自己的家。

我们要受题醒,今天我们要恢复召会的建造,绝对需要一个确定的立场。盼望同工们在这一点上,有极其了亮的眼光,然后能帮助圣徒们,给他们这些非常基本且又极其重要的属灵教育。我们要告诉他们,无论到那里,一定要到在地方合一立场上所建造的召会聚会、事奉和配搭。若是那里没有地方召会,他们就要刚强站住,或是传福音带人进来,或是和其他信徒接触,叫他们也能看见这一个光,一同在确定的立场上,起来作主在末后世代中所要恢复的见证。

### 第十篇 地位与权柄

上一篇 回目錄 下一篇



本篇信息我们要交通,在召会事奉中地位与权柄的问题。

个人事奉就一面说有其地位和价值;但个人的事奉和召会的事奉比起来,就差 得太多。圣经给我们看见,在新约里的事奉,绝对不是个人的,乃是召会的。 换句话说,在新约里,人绝不能站在个人的立场上事奉,人必须站在召会的立 场上事奉。

圣经的原则是说,一个人赶一千,两个人赶一万。照理一个人追赶一千仇敌,两 个人应该追赶两千;但圣经的原则是一人赶一千,二人赶一万,多出八千。这多 出来的八千,就是从团体配搭来的。甚至世人也说,团结就是力量。人一团结, 就能作出许多事。

神的话给我们看见,从事奉这一面说,没有一个弟兄或姊妹能有单独的立场。 按我们在神家里,蒙神祝福的情形来说,每一个得救的人都是神的儿女;以我 们与主爱情的关系而言,每一个人都是童女。就这些方面,我们都有单个的立 场;但以我们的事奉来说,我们没有个人的地位。因为我们在事奉上,乃是互 相作肢体,成功作一个身体。是一个肢体,就没有单独的地位;肢体永远不能 单独,永远不能宣布独立。

一说到事奉,我们乃是肢体。罗马书从一章到十一章,是说到我们的蒙恩;十二 章就劝我们事奉主。一说到事奉,就说我们互相作肢体,成功为身体。这就给我 们看见,题到蒙恩,题到蒙福,我们是神的儿女,有单独的地位;题到爱主,我 们也有个人的立场。然而一题到事奉主,立刻没有单独,没有个人。不只罗马书 如此,哥林多前书也给我们看见同样的原则。一切事奉的恩赐,都是肢体的功用, 都是在身体里的。我们这样举出一点圣经根据,大家就能看见,事奉不是个人的, 乃是身体的。没有一个人,在事奉上可以有单独的地位。如果一个人有单独的地 位,那是非常可怕的事。这就如我们的一只手、一只脚,绝对没有法子单独一样。 这些肢体摆在身体上,都有它的美丽,都有它的用处;但是一单独,美丽就完全 失去,用处也完全没有了。同样的,基督徒一站在单独的地位,就显出丑陋,不 管他的看法多好,才干多大,从神来看都是可怕的。

事奉是召会的,其中就有地位和权柄的讲究。我们知道,说到个人的事奉,不必题 到地位与权柄,因为自己作就可以了,根本不需要别人的配搭,不需要别人的扶持。 然而,一等到你和弟兄姊妹配搭在身体里,这时就有地位和权柄的问题。以我们的 身体为例,每一部分都有它的地位和权柄。手在那里有它的地位,也有它的权柄; 膀臂在那里有它的地位,也有它的权柄。甚么时候手不守它的地位,不服它的权柄, 那就叫作脱节,其后果不仅叫手死亡,也叫全身痛苦。

整个身体的安排,都是地位和权柄;而每一个肢体的地位和权柄,乃是以生命来 维持。所以,我们众人来在一起,不能只是安排安排,配搭配搭;若是这样,那 就是组织,是不会持久的。乃是说我们这些里面有神生命,有神的灵住在里面的人,因着爱主,因着敬畏神,就拒绝我们的肉体,拒绝我们的自己,并且拒绝我们的单独。我们能这样拒绝肉体,拒绝自己,拒绝单独,而活在生命里,随从灵事奉,结果不必组织安排,大家就是一个身体。并且你如果拒绝自己,拒绝单独,活在灵里,你立刻知道你的地位在那里,你的权柄在那里。关乎地位这个问题,我们可能比较容易明白,但是关于权柄,或许就不容易弄得清楚。我们所说的权柄,不是指在我们中间,有一个人或者几个人,他们有一个特别的权柄管辖我们,我们都要服在他们的权下。我们所说的权柄,乃是身体的,是肢体之间的。

这就如手指有它的地位,也有它的权柄。手指的权柄是甚么?手指的权柄就是手。如果手指说,我的权柄是头不是手。这手指就出事了。在神看,我们是身体上的肢体,没有一个没有地位,也没有一个没有权柄。手有手的地位,手也有手的权柄,而手的权柄就是胳臂。胳臂也有它的权柄,胳臂的权柄就是膀臂。这就是我们所说召会中的权柄。不是在这里有几个弟兄管理我们,作我们的权柄;乃是当众人来在一起事奉时,我们都拒绝自己,就会知道我们在谁前头,在谁后头。这就像福音书里,百夫长对主所说的话:我也是一个在权柄之下的人,有兵在我以下。

你如果是手指,你的上头是手;你如果是手,你的下头是手指,你的上头是胳臂。有的人是你的权柄,你也是别人的权柄。这是非常美丽的事,这不是人的安排。非常希奇,你一进到召会的事奉里,你立刻知道甚么弟兄在你前头,甚么弟兄在你后头。就像一个家庭中的兄弟姊妹一样,谁是老大,谁是老二,都不必安排,自然知道。在这里骄傲不能进来,谦卑不能进来,客气也不能进来。你若真的活在圣灵里,拒绝自己,立刻就知道你事奉的权柄是甚么。或者有人会问说,这道理我清楚了,但我怎么知道,谁是在我前头作我的权柄?谁是在我后头,让我作他的权柄?这件事乍看似乎不容易,实际上并不难。

比方,你和几个弟兄在一起,你自然会感觉,某某弟兄你若不服他,你里头就出事情,就不舒服。这个感觉叫作身体的感觉,叫作权柄的感觉。五个弟兄出去传福音,你该听那个弟兄的话呢?是不是大家投票表决,得四票的是老大,其他人就要服他?这是笑话。五个弟兄在一起,你立刻应该晓得你是排第几。如果你应该是老大,而不作老大,你里面就过不去。同时,你若觉得该服某某弟兄,如果不服,你里面也过不去。这就是圣灵在我们中间的运行,这就是身体的权柄。

所以,要知道谁是你的权柄,不必外面有人告诉你;你里面有一个生命,会自然给你一个身体的感觉。当你活在身体里的时候,很快就会觉得某弟兄是在你前头,作你的权柄;某弟兄是在你后头,你是他的权柄。这只手,全身的肢体它都可以得罪;它甚么时候一和胳臂出问题,就和整个身体出问题,也没不正首出了问题。比方,某弟兄你不理他,你还能祷告,还能与神交通;但是另外一位弟兄,你不睬他,你里面就不行,就不平安。这一位弟兄不一定是长老,也许只比你多蒙恩一年,但你就得受他带领,受他约束。你说你不服气,那么不必等你外面不服,就是里面不服,立刻你就不能祷告。所以,不要领会错了,以为召会的权柄只是指召会的长老说的。没有一个肢体不是别的肢体的权柄,也没有一个的权柄只是指召会的长老说的。没有一个肢体不是别的肢体的权柄,也没有一个弟兄没有权柄,没有一个弟兄不服在权柄之下。

有人问说,我们中间讲权柄,讲来讲去会不会有教皇出现?说这句话的人,证明他根本没有活在身体的生命里,根本不懂得甚么叫作活在基督的身体里。千万不要以为,神所给我们的生命是单独的;没有这件事。神从来没有把一个单独的生命给我们,我们所有的生命乃是团体的生命。基督并没有从他的生命里,割下半斤送给你,割下八两送给他。在你里面的生命,就是在他里面的生命;在他里面的生命,就是在我里面的生命。这就像无论多少盏电灯里的电,都是一个。同样的,在你我这么多得救的人里面,乃是一个生命。我们认识这一个我们立刻有身体的感觉。不是独尊的问题,不是组织的问题;甚么人在我们中间把持权柄,那是非常丑陋的事。我们讲的权柄,乃是身体上的权柄,盼望我们众人都能清楚。

圣经给我们看见,召会的管理乃是托给召会的长老。在天主教里,管理的大权是操在教皇手中。更正教认为那个是专制,叫人在神面前没有自由,所以就主张尊重众人的意见,也像世人所谓的民主一样,大家投票选举一班人作长老;而这一班作长老的,有他们的限期,限期满了就重新选举。若是慢慢发觉选出来的人,有不好的地方,大家有权罢免他。天主教是个人的意见,更正教是众人的意见。

在新约启示录里,题到主写给召会的七封书信,其中有两个名字,一个是尼哥拉,一个是老底嘉。尼哥拉的,拉和老底嘉的,老,在希腊文里都是一个字,就是百姓的意思。尼哥,是管治的意思。尼哥拉是管治百姓;老底嘉是百姓来管治。在天主教里,是教皇管理教民,这是尼哥拉党,是神所定罪的;但是另一面,更正教却是百姓来管治,这是老底嘉,也是主所唾弃的。一人的意思,是把主摆在一边;众人的意见,也是把主摆在一边。

这样看来,在圣经里管理召会行政的权柄,到底是在甚么人手里呢?请记得,在正常的情形中,召会的行政不是一人的意见,也不是众人的意思;召会的行政乃是圣灵的运行。所以在我们中间,不是教皇管理,也不是众人选举。我们不是给一个命令,要各地召会遵守。在我们中间不仅没有教皇的情形,连更正教差会的情形都没有。差会要有甚么大的举动,都得问总会,但是我们知道召会的出现,乃是单单在召会乃是七个金灯台。以弗所不能管老底嘉,老底嘉不能管士每拿。每一个地方的召会乃是七个金灯台。以弗所不能管老底嘉,老底嘉不能管士每拿。每一个地方的召会,都是单独的在主面前。若是在一个地方的弟兄姊妹,有几位弟兄是活在主面前的,实在爱主,生命有长进,在他们中间显明是在众弟兄姊妹前头的,这班人就是他们中间的长老。另有一班人忠心爱主,殷勤服事人,肯出代价,这班人就是他们中间的执事。神乃是把管理这个地方召会的权柄,交给那一班作长老的。

神把管理召会的权柄托给长老,长老能不能照着自己的意思治理召会?不能。在正当的情形中,连这一班长老也不是个人专权,或者大家民主。他们该敬畏主,学习把自己摆在一边,把自己的眼光、看法、感觉都摆在一边。他们该学习与主交通,常常去感觉主所给他们的感觉。另一面他们要常常关心弟兄姊妹,观察他们各种各样的情形,清楚他们里面的难处,对每一个弟兄姊妹的光景都很清楚。他们这样一面与主有交通,知道元首的感觉;一面活在召会中,知道弟兄姊妹的事,他们自然就晓得如何在召会中行事。这一个才是召会的行政;这一个不是人的组织,也不是人的办法。

主把管理召会的地位,管理召会的权柄,托给召会的长老,长老们就必须清楚领 会主在召会中的心意;所以,长老们与主的交通必须非常透彻。他们应该常到主 面前求问说,主阿,到底你现在要怎样带领你的召会?要怎样在你的召会中作事? 长老们需要常常这样到主面前,摸主的感觉,懂得主的心意。这是非常实际的一 件事。从前旧约里的申言者,怎样让神的灵把负担涂抹在他们里面,今天长老们 也照样需要到神面前,让神把召会的负担涂抹在他们里面;然后,他们才能照着 这些负担,带领神的儿女。另一面,召会的行政治理,也必须根据和弟兄姊妹的 交通。没有一个治理召会的人,可以对弟兄姊妹的情形不明了。所以,长老们也 要和弟兄姊妹有彀多的交通,清楚他们的情形,明了他们的需要,把这些情形、 需要都带到主面前。要知道,新约的每一封书信都是这样写出来的。比方,保罗所以 写哥林多前后书,是因为保罗身上背着哥林多的召会,到神面前去寻求神的心意,并 且和哥林多召会有密切的交通。结果,保罗就写了哥林多前后书。今天,长老们对召 会事情的定规,也该是这个原则。他们该一面与神有交通,一面和弟兄姊妹有交通; 一面摸神的心意,一面摸弟兄姊妹的情形。之后,根据两方面的情形,就可以断定在 召会中的行动。至于执事在召会中的地位,乃是为着服事。长老是为着管理,执事 是为着服事。执事这辞,在希腊文里是仆人,就是服事者的意思。这样,我们对 执事的地位就清楚了。

#### 第十一篇 基督作生命,召会作生活

上一篇 回目錄 下一篇

圣经清楚启示我们,当基督被启示出来,被传扬出去,被人接受、经历之后,结果就产生出召会。基督作我们生命的经历,乃是为着召会,正如马太十六章所启示,彼得认识主是基督之后,主随着告诉彼得说,你是彼得,我要把我的召会建造在这磐石上。

这是一个铁定的原则,我们对基督一有启示和经历,就有召会产生。五旬节之后,召会产生,使基督在地上有活的彰显,一地一地都有这个出现。然而历史告诉我们,撒但立刻进来毁坏这个见证。这毁坏首先不是重在毁坏基督作生命,乃是重在毁坏召会这个见证,而后再毁坏基督作生命,甚至毁坏基督的救赎;这就是所谓召会的堕落。召会堕落一千多年之久,到了极其黑暗的时代,神就出来开始他的恢复。历史告诉我们,这个黑暗时代,在主后一千四、五百年,就是五百年前,是到了最黑暗的时候;那时神就开始他恢复的工作。这个恢复是藉这路德马丁开始,先恢复因信称义,也就是恢复基督十字架上的救赎。藉这这个恢复,神逐渐恢复基督作生命,并且恢复其他的事。

从主后一千五百年主开始这个恢复,过了二百年,到主后一千七百多年时,主就开始了召会生活的恢复。可以说,那是主恢复里第一次召会生活的开始,也就是历史上闻名的摩尔维亚弟兄们的召会生活。摩尔维亚弟兄们是一班受逼迫的基督徒,一七二二年,他们来到萨克森,一位名叫新生铎夫的青年贵族那里,在他的带领下,过召会生活。他们脱离了天主教,脱离了更正教的国教,也脱离了各种私立教会,可以说是完全脱开了组织的基督教;他们乃是一班清心爱主的人,在一起开始弟兄相爱的生活,那可说是一个小型召会生活的开始。在那段期间,一面摩尔维亚的弟兄们过召会生活,另一面主藉这斯理约翰和怀特腓乔治这一班人,在英国有更多的恢复。到了一八二八年,主藉这所谓弟兄们,就是在达秘弟兄带领下的恢复,有了第二步召会生活的恢复。这一次的恢复比一千七百多年的恢复更进步,亮光更清楚,圣经更开启,对主的心意、神的计画也更加了解。

然而我们回头看,不难看见两个大缺点:第一,他们对于召会的立场不清楚,所以经过一百年之后,就是从一八二八年到这个世纪,他们中间就非常混乱。他们虽然有一个好的开始,但结果却不太好;这主要是因为他们对立场不清楚。第二,他们虽然相当注意道理,他们的查经、解经都相当好,但他们对于灵却非常忽略,对于内住的灵不彀有亮光。不重视灵的结果,使他们的光景非常的死沉。在所谓的弟兄们中间,今天的光景只有两个字可以代表:乱和死。因着立场不确定,他们非常的乱;因着对灵的忽略,他们非常的死。

直到一九二二年,主在中国开始了新的恢复。从历史来看,这是第三步召会生活的恢复。第一步是在一千七百多年,第二步是从一八二八年开始,第三步是从一九二二年开始。第一步开始在欧洲,在萨克森一带;第二步开始在英国;第三步开始在中国。若是我们注意历史,就能看出神第三步的开始,比从前两步进步得更多。当然第三步的开始,是得助于前两步,从前两步得着相当的帮助。

在第三步召会生活的恢复里,神给我们更多的看见。比方,对基督作生命,神给我们的看见可说是空前的。又比方,对召会确定的立场,这个光、这个看见也是空前的。我们对召会立场的认识,是从一九三四年开始,到了一九三七年就确定了。再加上近年来,主带我们对灵的认识,不是重在外面浇灌的灵,乃是重在里面内住的灵。基督作生命和召会确定立场的生活,二者都在于内住的灵。四十多年来,主带我们所学的功课,主要重在这两点,就是基督作生命,和在召会确定的立场上,过召会正确合一的生活;这二者乃是我们主要的功课,也是我们主要的见证,而这两件事都在于内住的灵。所以,我们若不认识内住的灵,就无法确定的经历基督,也无法实际的有召会的生活。

已过四十多年间,主一再给我们看见,给我们经历,基督如何在我们里面作生命,以及如何能有确定、正确的召会生活,并学习活在内住的灵里。在美国工作开始之先,我们已经看见主在中国的恢复,不仅是为着在中国的圣徒,更是为着主在全地的见证。那时,同工中间没有一个人有意要到国外工作,但我们信这个见证会逐渐带到国外去;或者是藉这将我们中间的书籍番译成英文,或者经由接触到中国来的西教士,把见证带到西方。我们主要同工们的心都在中国为正如众人所看见的,中国非常蒙主祝福,各处的工作顺利开展,以致众人好像都没有心顾到别处的工作。然而,主有奇妙的作为,把我们从大陆带到台湾,并且大大的祝福了台湾。我们深深的相信,在台湾岛上,主为着他的见证祝福了我们的政府,也祝福了我们的国家。

十五年前这里有个危局,但主的手在这里赐福我们的国家,恩待我们的政府,因而稳定了这里的局面。在这里治安非常良好,交通秩序非常上轨道,以致我们能在这里安居乐业,能彀广传主的福音。因此,在很短的时间内,全岛各地主的工作兴起来了,成千上万的人得救;这是我们众所共睹的。然而我们还没有感觉,主要我们往外去。虽然在开头时,我们有一个感觉,主要用台湾这个地方作踏脚板,把他的见证送到南洋,送到东洋,甚至送到西洋,但我们却没有一个感觉,主要我们亲自去作。

到了一九六一年,主就用他奇妙的方式,把我带到美国。在主没有把我带去之先,主已经在那里作了豫备的工作。等我去了之后,主就把我留在那里;当时我并非是为着主的工作去的。我留在那里一年之久;从一九六一年底,我挣扎到一九六二年底,无法决定何时回台。我去的时候,曾告诉台湾的弟兄们,两、三个月我就回来了。然而这一去,主却要把我留下来,我便在那里挣扎。足足等了一年之久,主不让我回来。到了一九六二年十月底,我清楚了,虽然这里的工作多,我们的心都在这里,我也实在有这个负担,但我不应该再与主争执。

于是我向主投降,立刻拍电报回台北,告诉负责弟兄们,我不能在那时回来;虽然那时原来定有台北的特别聚会。之后我就很清楚主的带领,那个清楚有点像主告诉彼得说,到哥尼流家去。清楚之后,我就到一位弟兄家。我们两个在不同的城市,我对他也不太认识,但主告诉我,要到他家去。我一去,头一天晚上聚会就开了。

简单的说,头一次聚会有几十位都是美国人,只有两、三位中国人。后来主又引导我,到洛杉矶。到了洛杉矶,主的工作又开了,并且不是平常的开,而是爆炸的开;有许多主奇妙的作为。举例来说,一九六二年底,我们在洛杉矶开工,就有头一次的冬季特会。在那四天里,主带进许多人,大多是美国人。原来我们那里的聚会,只有二、三十位中国人,以及四、五位美国人。然而经过四天聚会之后,带进了许多美国人,其中一位是美国土生土长的中国人,不大会讲中国话,但是很爱主;这个青年人被烧起来了。

有一天早晨他与主交通,他里头被主焚烧,觉得主托付他作一件事,但作甚么事他不知道。他就去上班。到了上班的地方,车子停好后,他看见一位美国青年走在前头,要过街。主就在他里面说,今天早晨你要在这人身上作工。他也不认识那个人是谁,就祷告说,主阿,你若是要我去接触他,就不要让这个红灯变成绿灯,把他留在那里,免得他过了马路,我就不能接触他了。

主听了他的祷告,红绿灯没变,这个青年就留在那里,他便跑上前去。这个青年人手里拿一本书,那位中国弟兄越看越觉得那本书像是正常的基督徒生活英文本。他便告诉那位青年人,这本书的著者倪柝声弟兄的一位同工李某人,正在洛杉矶讲道;他劝那位青年人应该去听。那个人很兴奋,不久就来参加在洛杉矶的聚会。藉著他,又有二十几位青年人被带到召会中;这就是洛杉矶青年工作的开始。后来约有十多位留下来受训,直到今天。这就给我们看见这不是人工,乃是神工。回顾我们中间主恢复的工作,四十多年来,主所教导我们两个重要的功课,就是基督作生命,和召会是基督的表显。

等到主带我们到美国,他们所需要的,正好就是这两件事。我们若仅仅给他们基督作生命,他们只有一半的满足;乃是等到指明给他们看,该怎样有确定的立场,过基督身体的生活,这时他们才完全满足。在没有这样帮助他们之先,他们是饥渴的,却不知道自己饥渴要甚么;等到把这两件摆出来,他们才深觉这正是他们所需要的。我们实在看见主奇妙的工作。四十年来,主在东方开始的工作,像一个大的工厂,已经作出样品;如今主把这个工作转到西方,乃是要大量的生产。因着样品已经作出来,路也已经找出来,所以在美国,这个路更要开广,要走得更快;我们深信,这从美国能普及到全世界各地。

你们在这里是蒙福的,你们的责任也是重大的,因为你们是站在这个见证的后盾地位上。请你们为这事祷告,相信往后会有更多的美国圣徒,到这里来访问。你们的交通、见证,实在是他们的后盾;这件事对主的行动有莫大的关系。盼望主恩待我们,也愿你们为这件事在主面前多有负担,常向主呼吁,求主祝福他的召会。

#### 第十二篇 以弗所四章中建造召会的路

上一篇 回目錄 下一篇



我们要来看,甚么是建造召会的工作。这个工作并不仅仅是某一项属灵的工作, 如传福音,或是带人认识某一件属灵事物等。在已过的历史中,我们看见一班一班 的人被主兴起来,作了某一项属灵的工作。然而,我们要看见,建造召会的这个工 作,就是建造基督身体的工作,乃是包括一切的工作。这个工作所产生,被建造的 召会,就是在一地一地出现的召会。重温主恢复的历史

#### 因信称义的恢复

在我们谈到建造召会的工作之前,我觉得应当先看一下主恢复的历史。路德的改 教是在主后一千五百多年,也就是从十六世纪开始。路德的改教,可说是主恢复 的开始;主的恢复乃是开始于因信称义。神的恢复必定有他的次序,为甚么神在 一开头,就恢复因信称义,而不是恢复其他的项目呢?乃是因为着因信称义 可说 是属灵经历的基础;所以,这是在神的恢复里,所恢复的头一件事。

原先,路德改教的本意,只是为了恢复因信称义这件事,他并无意改变当时的 罗马教,也无意把一班人从罗马天主教里带出来,去成立另一个会。路德当时 的负担,只是想把得救的真理讲清楚。因为那时,罗马教贩卖赎罪券,黑暗败 坏到了极点,因此他公开宣扬因信称义,要打破修行和赎罪券的观念,给人看 见得救完全是神的恩典,是因着基督在十字架上的救赎,并因着相信这事实而 得着神的称义。然而,没想到路德的改教,却使罗马教里产生了混乱。

当时欧洲各国都在罗马教皇统治下,特别是德国皇帝,非常不满罗马教皇的统 治;因此,德皇就纵容路德,一面保护他,一面又利用他的影响力,成立了所 谓的国教。国教设立后,德皇成了德国国教的首领;德皇便藉此把宗教与政治 结合在一起,利用宗教玩弄政治,好脱离罗马教皇的统治。从那时候起,就产 生了许多的国教,然而这些从罗马教脱离出来的国教,还不是正式的召会生活。 国教成立后不久,就有一些人从罗马教出来,进到国教里。然而在国教里,政 教紊乱,君主不仅是国家的统治者,也是教会的统治者;所以,有一些清心爱 主的人,因着不能接受国教的思想,就从国教里出来,成立了所谓的私立教会。 例如浸信会与长老会等,都是这样的私立教会。

从这时候起,更正教里产生了两大类的团体:一类是国教,由君主统治,君主不 仅是国家的元首,也是宗教的元首。因此直到今天,丹麦、英国,甚至连瑞典也 是这样;这些国家的君王,不仅是国家的元首,也是国教的元首。这意思是,凡 是在英国生下来的人,一面他是英国的人民,一面他也是英国圣公会的教友。这 种政教不分的情形,使许多清心爱主的人无法接受;因此,就设立了私立教会, 产生了另一类的团体。

在此同时,神也在罗马教里作恢复的工作。盖恩夫人生于一六四八年,于一七一七年辞世,当时她是在天主教里;这乃是神的美意。因着改教运动不到一百年,更正教就完全落在外面的仪式中,于是神就在罗马天主教里,兴起一个反应,来对付罗马天主教以及更正教里,只注重外在仪式的光景。这一个反应,就是兴起像盖恩夫人,以及与她同时的那一班注意内里生命的人。在内里生命的恢复这一面,还有慕安得烈所恢复基督内住的真理等。

从因信称义之后,神恢复了许多项真理,直到一七三〇年前后,才开始有召会生活,就是基督身体生活的实行。这就是所谓的摩尔维亚弟兄们的故事。摩尔维亚弟兄们的身体生活,乃是召会生活头一步的恢复。进一步召会生活的恢复到了一八二八年,英国的弟兄们进一步恢复了召会生活。他们被主兴起来,其中的因素很多。在那一个世纪,正是大英国帝国的黄金时代。英国成了日不落国,他们的语言在世界上可以通用;所以,当时主藉这他们作事,是非常快速的。结果,弟兄们在当时的影响力非常大, 及欧洲,甚至普及到了美洲和亚洲。

然后,在二十世纪初,主在东方兴起了这个恢复。主所兴起的一个领头人,倪柝声弟兄,实在是有恩赐;他不仅看见了召会的路,也把历代各宗各派各方面的恢复都搜集起来。所以在我们中间,可以看到召会第三期的恢复,也可以看见一项项空前的恢复。我们承继对召会真理的认识,看到历代正确的榜样,以及错误的示范,这对我们都是一种学习与警告。我们知道我们在这里,乃是要作召会的见证,过身体的生活。

有人说,我们与弟兄会差不多。从一面说,我的确承认,因为我们的确得着他们的帮助;但另一面,我们也的确和弟兄会不同。弟兄会所有正面的东西,我们都承受了,但是在这个之后,神还带我们有新的看见,是弟兄们没有跟上的。当弟兄们起来之后,他们关于召会的亮光相当强,影响力也相当大。如上所述中着英国政治及语文的普及,他们的影响力远胜我们今天的影响力。我们在中国被兴起来,因着国势和语言的关系,的确较为受限。当时的西方世界,最少会由于弟兄们所得的真理亮光实在是对的,所以许多更正教的带领人不得不服下产的一个人们的影响。然而,因更正教人士不肯丢弃他们宗教的背景,在这个局上,就产生了一种所谓看得见的召会,与看不见的召会这种说法。这种说法在已过,是以司可福为代表,然而这个说法,并不是司可福发明的。

司可福说,看得见的召会不一定是真召会,看不见的召会才是真召会。看得见的召会有分裂,但看不见的召会还是合一的;你只能分裂看得见的召会,却不能分裂看不见的召会。他以这种说法,抵挡弟兄们的教训。从这个说法又演变出,所谓的宇宙召会和地方召会,并说这个看不见的召会,就是真召会,也就是宇宙召会;看得见的召会,就是地方召会,是又真又假的,因为着使是最好的,其中也不可能没有问题。这一派的人,因为没有办法应付弟兄们真理的攻击,就以这种说法,抵挡弟兄们的真理。

他们认为,弟兄会不能说是完全没有问题;因此,就不要再谈地方召会了,只谈宇宙召会就好了。他们说,虽然召会是不应该分的,但因着大家终极的目的是一样的,不论长老会或浸信会,都是建造宇宙召会,所以不必再争论了;大家彼此相安,你照你的办法作,我照我的办法作。此外,这一派的人也以马太十三章为例,说到主耶稣曾说,不要注意田里的稗子。因为若是把稗子拔去,可能连麦子也拔走了,所以就让它们一起生长,等主耶稣再来的时候,主会清理。他们因此认为,今天只要照着各人的方法作,作得好就是麦子,作得不好,有一天主会来对付。司可福这一派神学的说法,加上他的函授神学,不好,有一天主会来对付。司可福这一派神学的说法,加上他的函授神学,手影响了西方,特别是影响了美国所有的神学。由此,产生了所谓宇宙召会和地方召会的讲法。至今,我们中间也受了一点影响。所以,我们在说到如何建造召会之先,要先来看这件事。

有一段时间,倪弟兄并不用宇宙召会这辞,而是用普遍召会。在他的著作工作的再思里,并没有宇宙召会的名称;他把宇宙召会改成普遍召会。在工作的再思以前,倪弟兄讲道都是用宇宙召会,等到他释放工作的再思等信息时,他就将宇宙召会改作普遍召会。倪弟兄改用说法,是有其用意的。普召会包含出现在各处的许多召会,宇宙召会则是一个看不见的召会。倪弟兄在写工作的再思时,把宇宙召会改作普遍召会,是因为宇宙召会的说法太迷蒙。甚么是宇宙召会?宇宙召会在那里?若是有人问我们,恐怕我们没有人能回答。仔细读过工作的再思后,我渐渐了解倪弟兄的用意。他所谓的普遍召会是指上海一个,台北一个,台中一个,台南一个,香港一个等,普遍出现在各处的召会。

其实,所谓的宇宙召会,乃是各地方召会的总和;一地一地召会加起来的总和,就是宇宙召会。你若没有一地一地的召会,那里有一个总和呢?你若没有地方召会,那里会有宇宙召会呢?你如果把一地一地的召会挪去了,宇宙召会又在那里?没有地方召会就没有宇宙召会,宇宙召会乃是地方召会的总和,所以宇宙召会有其内在含意。倪弟兄把宇宙召会改用普遍召会,是更具体了;一说普遍召会就很清楚,一说普遍就很具体,因为那是一地一地普遍的在这个地上出现的。

#### 没有地方召会,就没有宇宙召会

希奇的是,我们中间竟然有同工,受了不正确教训的影响而问说,全本圣经中有甚么地方,告诉我们要建造地方召会?在启示录头三章,我们就可以看见有七个地方召会。圣经中头一处说到地方召会,是在使徒形赚;那里说到耶路撒冷的召会,是彼得那一班使徒建造的。保罗和他的同工们,也是在各地建造各地的召会,都是一地一地的召会。保罗到了以弗所,又到了欧洲的哥林多,建造一地一地的召会。整本新约,就是记载当初使徒在各地建造地方召会。

我们若是挪去了当时他们所建立的地方召会,若是把彼得那班使徒所建造的犹太各地的召会挪去,把保罗那班使徒所建造外邦地的召会挪去,那还有甚么所谓的召会?我们并不是要作甚么道理的辩论,而是愿意圣徒看见,召会的实现是在地方上;没有地方召会,我们就摸不召会。认真说,没有各地的地方召会,就没有召会。

召会乃是在各地方上出现;有各地方召会,才会有各地方召会的总和,也才可以称之为宇宙召会。严格说,你若不承认有地方召会,就等于不承认有宇宙召会。正如身体是众肢体合成的,你没有肢体,那里会有身体?身体是一切肢体的总和,身体若不承认有肢体,就不可能有身体。你若没有地方召会,怎么会有宇宙召会?没有地方召会,怎么能有地方召会的总和?

试问,你是在地方召会呢,还是在宇宙召会?若是你说,你不管甚么地方召会,你是在宇宙召会,这是很奇怪的,并且也是不可能的。弟兄们建造召会的工作,百分之百是在地方召会中;因为没有地方召会就没有宇宙召会,摸不地方召会,根本就摸不宇宙召会。所以,建造召会的工作,乃是在地方召会上。使徒保罗若是离开地方召会,就没有任何工作可作;使徒保罗的每一分工作,都是在地方召会中。

保罗在以弗所四章十一至十二节说到,为着建造召会,主耶稣赐下许多的恩赐。这里所说的恩赐是指人,不是指才能,是指那些有才能的人。这些恩赐乃是主赐给召会的。申言者是一个恩赐,赐给召会;牧人是一个恩赐,赐给召会。到了十六节,你就能看出,每一个肢体都是主赐给召会的恩赐,正如我们肉身上的每一个肢体,都是赐给身体的恩赐。比方一个小手指,虽是身体中的一个小肢体,但身体还是需要这个小手指,因为这个小手指有它的功用,有它的恩赐。身体上的每一个肢体,都是有恩赐的。我若没有两只脚,就不能走动;若没有两只手,就不能作事。所以,这两只脚,两只手,都是我身体上的恩赐。

照样,每一位弟兄姊妹都是一个肢体,而每一个肢体都是主给召会的恩赐。然而,其中有点讲究。四章七至十节说,主所给召会的恩赐,乃是在他升上高天,胜过了仇敌,才把恩赐给了召会。这意思是,我们这些得救的人,能彀成为恩赐,赐给身体,能在身体上作有用的肢体,乃是因着基督的升天和得胜。他升上高天,胜过仇敌,就把各样的恩赐都赐给召会了,也就是把各样有用的肢体都赐给召会。

然而,这样的说法,是一个完全客观上的讲论,而不是主观上的经历。比方,这里有位弟兄,他因着听见福音得救了。他一得救就是弟兄,就是基督身体上的肢体;但他是不是有用的肢体,还要看他得救后,有没有生命的长进。若是他得救后,过了五年,还是一样没有改变,他就是一个没有功用的肢体,而不是一个赐给召会的恩赐。要成为一个有功用的恩赐,需要在生命上长大。圣徒被作成恩赐,乃是死而复活、升天超越的基督再比方有一个大法官,信主耶稣而得救了。他从前又打麻将,又喝酒、吸烟,信主之后,都戒掉了。然而,得救了十年,除了戒掉这三样不良习惯之外,他再也没有任何动静。这样一位弟兄,对召会仍然没有一点功用;所以,他也不能成为召会的恩赐,反而是召会的重担。我们该如何带领这样一位大法官弟兄,使他成为有用的肢体呢?我们必须把基督的升天,并胜过仇敌的事实,靠着主的灵,作到他里面。

基督的升天与胜过仇敌,包括了基督的十字架、基督的复活和升天、以及基督的超越。你不能仅仅讲这个道理给他听,还要把这些事实作到他里面。你若是能把基督的死、复活、升天和超越,都作到他里头,他就会得着变化。他的变化越多,他的功用就越显出来。所以,你必须花工夫祷告,把这些信息告诉他,让他看见基督如何死,基督为甚么死,以及基督死的功效。再者,还要带他看见基督的复活与升天,并他如何胜过仇敌;他解决了死、肉体、撒但和一切的仇敌。你要把基督和基督所成功的一切,靠着圣灵作到他里面,让他实在经历基督的死,了结他这个人的肉体、己和一切的仇敌,进而经历基督的复活与升天。乃是这样的一位基督,才能把这位弟兄作成为恩赐,赐给召会。结果,这位弟兄就能变成有用的肢体,成为基督给召会的恩赐。

基督赐给召会的恩赐,是藉这他的死而复活、升上高天、胜过了仇敌;这不是一个客观的道理。我们必须把这个客观的道理,作到圣徒里面,变成他们主观经历。藉此,才能产生出有用的肢体;而这些肢体,就是这位升上高天胜过了仇敌的基督所作出来,赐给他身体的恩赐。这些恩赐,都是为着建造高处,掳掠了那些被掳的;你在人间,甚至在悖逆的人中间,也可番作处,排掠了那些被掳的;你在人间,甚至在悖逆的人中间,也可番作不在人里面,甚至为着悖逆的人。这是指主在人里面,以人的身分所成就的事人。这里给我们看见,主耶稣成为肉体,死而复活之后,仍然是在人里面。他是以一个人的身分而死,他在复活之后,还是一个人。这一位成为肉体死而复活,升上高天的基督,还带着人性。他在人里面,以人的身分,在神那里受了恩赐,要把这些恩赐赐给召会。

从整本新约我们能看见,主能把恩赐赐给召会,不仅是因着他死而复活、升上高天、胜过了仇敌,更是因着他把他所完成的,作到我们这些悖逆的人里面。他把他的死而复活、升天、并胜过仇敌的超越,作到我们里面,结果就把我们这些悖逆的人,作成一个个有用的肢体,并把这些有用的肢体,摆在召会中,当作恩赐,赐给召会。

诗篇六十八篇说到,受了恩赐之后,就着叫耶和华神可以住在他们中间。这里就说到了建造。叫耶和华神可以住在他们中间,这是说那些恩赐的产生,是为了能让神建造居所,使神能住在人中间。因此,恩赐的产生,是要为神建造居所,好让神能住在他们中间。在这里,我们能找到建造召会的路。建造召会的路,就是要让这一位死而复活、升上高天、得胜超越的主,在许多悖逆的人里面,将他们作成有用的肢体,再把这些有用的肢体赐给召会。这些有用的肢体就是神给召会的恩赐,而这些恩赐是为着建造基督的身体,也就是为着建造召会。使徒保罗原来是个悖逆之子,他不仅不是恩赐,甚至是个仇敌,是个悖逆前撞的人。这样一个大数的扫罗,怎么会从一个仇敌,恃逆之人,变作一个有用的肢体,进而建造基督的身体呢?我们读新约就可以时间里,圣灵把这位死而复活的基督、升天的基督、得胜超越的基督、都作到保罗里面。圣灵把基督的死、复活、升天的基督、得胜超越的基督,都作到保罗里面。圣灵把基督的死、复活、升天和得胜,都作到了他里面;结果,被这个大数的扫罗,变成了使徒。保罗能成为使徒,乃是这位死而复活、升天得胜的基督自己,改变了他。

试想,若是基督的死、基督的复活、基督的升天、和基督的得胜,都作到我们里面,在我们身上解决了我们所有的仇敌,我们会有多大的释放,多大的超越。若是这样一位基督的成分,能作到一个人里面,那这个人当然能作使徒。所以,使徒保罗原先是一个仇敌,是一个悖逆之人,是亚当的子孙,是罪恶之子,甚至里头充满了黑暗的权势;这样的人不能成为恩赐,赐给召会。惟有那经过死而复活、升上高天、胜过了仇敌的主所完成的一切,作到他里面之后,这个扫罗才能变作保罗。

保罗这个名字,不是在他得救时就改的,乃是在他出来正式作使徒时,才将扫罗改为保罗。他不仅是名字改了,他这个人也变了。因着那位升上高天、胜过仇敌的基督作到保罗里面,保罗改变了。基督乃是这样来作出恩赐,产生恩赐,将人作成恩赐赐给召会。这样的恩赐,对于建造召会才有用。这些被作成恩赐的人又要作甚么呢?他们乃是要来成全圣徒。成全圣徒的方法,就是以弗所四章十三节所说的:直到我们众人都达到了信仰上并对神儿子之完全认识上的一,达到了长成的人,达到了基督丰满之身材的度量。

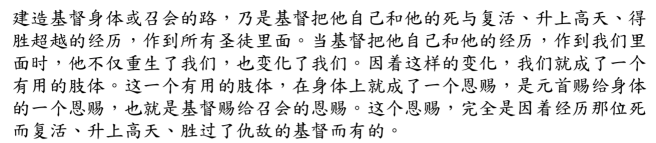
这意思是,使徒保罗在大马色得救之后,藉这主把他的死与复活、以及他升天的得胜与超越作到保罗里面,保罗就成了一个有用的肢体。今天保罗也要成全圣徒,如同主成全他一样,使圣徒都达到信仰上并对神儿子之完全认识上的一,达到长成的人,达到基督丰满之身材的度量。换句话说,保罗要把这位死而复活、升天得胜、超越的基督,都作到圣徒里面。

保罗是这样的被主成全,所以他也这样成全圣徒,使圣徒得成全之后,再照样去成全别人,将这位死而复活、升天超越的基督,作到人里面。将这样一位基督作到人里面,就会使人有变化,而达到信仰上并对神儿子之完全认识上的一,达到长成的人,达到基督丰满之身材的度量。我们要这样成全别人,让别人也达到这样的地步。所以,我们要建造召会,自己就必须先被主作工。我们被主作工之后,才能去成全别人,就像主在我们身上所作的一样。

我们要看见,若要建造召会,就必须你我先让这位主把他自己,和他所经过的死与复活、升天、胜过仇敌的得胜与超越,都作到我们里面。然而,这些作到我们里面,并不是为着我们个人的属灵,乃是为着叫神住在我们中间,为着建造神的居所。主把这样的恩赐赐给我们,不是为着我们怎样得胜、怎样属灵,乃是为着他的建造,好叫耶和华神可以住在我们中间。所以,召会建造的工作,首先是你这个人,要让那位死而复活、升上高天、胜过仇敌的主,把他自己和他一切所达到、所完成的经历,都作到你里面,使你能被作成一个恩赐,赐给召会;然后你就能建造别人,像你被建造一样,使主能得着一个居所。这就是召会建造的路。

#### 第十三篇 肢体的成全与召会的建造

上一篇 回目錄 下一篇



我们若是这样经过基督的作工,我们就能成为一个有用,并且能成全别人的人。千万不要以为,只有使徒能成全别人。每一个这样被主成全过的人,都能成全别人。同时,我们也要知道,若是我们不能成全别人,我们几乎就没有功用了。不要以为成全别人是使徒作的,是申言者作的,是那些有大恩赐的人作的;我们只是个小恩赐,不能作这样的事。严格的说,你若不能作这样的事,你在身体里就没有功用了。

从以弗所四章十六节我们看见,不仅使徒、申言者、传福音者、牧人和教师这些大的恩赐,能成全别人,身体上的每一肢体、每一部分,都能彼此相助。使你是个小肢体,你也能成全别人;你若不能成全别人,你就没有功用了。所有的同工、长老、家排负责,都不是小肢体,都该是成全别人的人。同工应该成全人,长老应该成全人,家负责和排负责也应该成全人。

以弗所四章说到,我们成全人要达到三件事。第一,要达到信仰上并对神儿子之完全认识上的一。一个基督徒一旦得救后,就喜欢学习真理;每一个基督徒都如此,除非他的心冷淡,只想作礼拜而已。一个基督徒若有一点追求主的心,一定会追求真理。当然这一追求,也会有陷阱,就是真理变成了道理。所以我们会看见,不追求的人,是冷淡、无所谓的;但有追求的人,常会发生道理上的争执。

在路德马丁改教后,出现了国立教会;国立教会之后,又出来了私立教会。各个私立教会的成立,都是因着不同的道理。比方,浸信会是因着信而受浸的道理成立的,长老会是因着长老治会的道理成立的,圣洁会是因着圣洁的道理成立的。几乎每一个所谓的私立教会,都是某一个道理的代表;因着道理而成了派别。

所以,现在我们要成全人的头一方面,就是要帮助人不要重道理,乃要重信仰。 甚么叫作信仰呢?信仰的意思是,你信这个你就能得救;你不信这个你就不能 得救。你信了就能得救的,这个叫作信仰。若是你信或不信都能叫你得救,那 就不叫作信仰。有人问说,蒙头是不是信仰?不是。因为许多反对蒙头的人,一 样能得救。又比方,有的基督徒主张在擘饼前要先洗脚。他们认为在约翰十三章, 主设立晚餐时,是先给门徒洗脚;所以,人若不照着主的榜样作,他的擘饼就不 算数。提摩太前书也说到要洗圣徒的脚;请问这是道理还是信仰?这也不是信 仰,因为无论你给不给人洗脚,你都能得救。 甚么是信仰呢?主耶稣是神的儿子,你信他就得救,你不信他就不能得救;这就是信仰。所以,主耶稣是神的儿子,这不是一个道理,而是信仰里的一项。此外,主是话成肉体,来到地上成为一个人,在十字架上担当了我们的罪,并且死而复活了。这些是信仰,因为你若不信主耶稣是话成了肉体,你就不能得救;你若不信他担当了你的罪,并且死而复活了,你也不能得救。所以,这不是道理,而是信仰。因此,信仰乃是指主耶稣的身位,和他死而复活救赎的工作。简单的说,主的身位和工作这两项,就是我们的信仰。

我们必须信主耶稣是神,是神的儿子,是神来成为一个人;他是一位神而人者、人而神者。同时,我们必须信,他死在十字架上,担当了我们的罪,并且从死里复活,释放出神圣的生命。你只要信这两样,你就得救了。我们信仰的内容,主要是主耶稣的所是和所作,也就是他的身位和他的工作,只有这个才是我们的信仰。我们传福音就是传这两项,我们要向人说,主耶稣如何是神的儿子,又是话成了肉体,成了一个人,并且死在十字架上,担当我们的罪,三天之后从死里复活,释放出生命来拯救我们。我们传主的身位和工作这两项,人信了就得救了。人在信主得救之后,通常会向主发热心。一发热心,就会研读圣经;这一研读,就会对主的身位和工作的真理,明白得越来越多。我信主得救之后也是这样,我喜欢真理,并且常常研究。我头一个专注的,就是受浸。那时,信主的人到水里受浸,是最重要的事。所以当时,我若碰见没有受浸的基督徒,我就非常不以为然。其次,我所注意的,就是基督徒被提的问题。之后,我又学到所谓七十个七。

因此,我遇到人,总会先问,你受浸没有。然后问,你怎样看待被提。第三会问,你对圣经所说的七十个七有怎样的看法。信主后,我里面多了很多的道理和知识。然而到了一个时候,我里面觉得不对,我虽然加了那么多知识,但我里面却是死的。所以,我就开始追求生命;当我生命一长进,就不再注意七十个七的道理和被提的说法。多年后,我连受浸也不那么介意了。我不再问人受浸不受浸,是要灾前还是灾后被提,或和人讨论有关七十个七的事;因为我知道那不是信仰的内容。

现在我只问人,你认识神的儿子么?你知道如何经历主么?你怎样与主交通,接受主的十字架呢?我们成全人,第一就是要达到信仰上的一。从基督教的历史,我们看见人越专注于所谓真理的追求,就越容易在追求上增加许多的道理;而道理越多,分裂就越厉害,因为道理总是叫人分裂。道理不能叫人得建造,反而叫人分裂。

我们在这里的工作是要建造召会,而道理不能建造召会。因此,你要成全人,就要把道理去掉。说到要把道理去掉,有许多人会难以理解;这必须有主的灵与你同在,帮助人看见建造基督的身体和建造召会,绝不是道理的问题。你要帮助人认识,你所信仰的基督,他的身位和他的工作;并帮助他认识,主怎样要作他的生命,并主在十字架上的死与复活所为他成功的救赎。这不仅能叫他得救,也能使他得着变化。你要这样带他从道理里出来,完全进到对基督、对信仰的认识里。

我们所信仰的这位基督和他的工作,就是他要作我们的生命,并作我们的一切。他的死与复活,为我们解决了一切消极的事,并积极的把我们带到他的复活里,使我们得着神作我们的一切。我们需要带人从许多道理里出来,进入信仰的实际里;这是我们头一步要达到的。成全人的第二步,就是要达到长成的人。你只要能带人脱离道理,认识基督,认识神的儿子,差不多就能帮助人长大了。你不能只给人知识和道理,你必须带他长大,这是重要的。这个长大乃是里面的人得着扩展,也就是里面的灵得着扩展。我们可能帮助人明白许多道理、知识,然而人却根本没有长进;换句话说,人里面的灵根本没有得着扩增,人里面的灵是停顿的。所以,达到长成的人,乃是灵里扩增的事,也就是在凡事上长到元首基督里面。

要带领人长大,惟一的路就是要带人操练灵,回到灵里,与主之间有对付。我们都知道,人有灵、魂、体三部分;在人的灵里有主,但在人的魂里没有主,所以人必须让里面的人得着加强,让主往外扩展到他的魂里,并且安家在他的心里。主在他里面扩充有多少,他就长进有多少。这一点也不是道理的事,这完全是灵里的故事。

举例来说,比方我们中间有一位弟兄,原本很可爱,他得了一些帮助后,就一直说他满有基督,也看见了异象。然而到末了,他却跑去接受灵恩派的东西。这表明我们给那位弟兄的成全不彀。若是当时我们在他身上作得彀,他不会只是嘴上喊有基督,并他如何看见了异象;若是我们成全得好,他里面会有真实的长大,他里头的灵是充满的,不会受这些灵恩之风摇动。然而,因着他里头是虚的,虽然在外面喊一些口号和道理,里面却没有真实的长大;所以,一碰到说方言就接受了。

我们成全人,不能只是叫人得着一些知识、道理。真实的成全人,乃是叫人在生命里长大,叫人里面能彀长大成人。以弗所四章十三至十四节说到,达到长成的人之后,就不会再作小孩子,为波浪漂来漂去,并为一切教训之风所摇荡。保罗所写的罗马书十六章,并没有节节字字都是基督,然而,我们却可以看到他里面满了基督。他所写的以弗所书,是真真实实的在传讲这位基督,不只是道理的,而是经历的。所以,我们传基督,讲基督,不是给人口号、道理;我们乃是给人实在的经历,叫人里面的生命有长大。这才是帮助人长大成人,不再作小孩子,中了仇敌的诡计和欺骗,被教训之风摇荡,而随从各样的派别。我们不能一听见一个道理的教训,就随从那个派别,这会使我们中了仇敌的诡计,而被引入了错谬的系统。

许多时候,假钞和真钞实在难以分辨。当然,假的若不像真的,怎能骗人。所以,四章十四节才说,使我们不再作小孩子,为波浪漂来漂去,并为一切教训之风所摇荡,这教训是在于人的欺骗手法,在于将人引入错谬系统的诡诈作为。仇敌今天在地上的诡计,就是要拆毁基督的身体。只要召会没有建造,只要基督的身体没有出现,撒但是可以让人得救,也可以让人属灵。撒但惟一的目的,就是要拆毁基督的身体。

我们读旧约可以看见,当以色列人归回圣地,恢复建造圣城与圣殿时,仇敌是如何的拦阻。尤其是在尼希米的时候,仇敌一直要找尼希米对谈,但尼希米说,他建造的工程紧急,没有工夫与仇敌交谈。然而,仇敌就是千方百计的要使建造的工程停下来。这建造乃是神在地上所要的,神渴望在地上得着一个居所。

在一地有一个召会,一地有一个建造,这是二千年来,神和撒但一直争执的焦点,而撒但是一点也不肯让步。撒但能把你扣住,不让你得救,这当然是他最欢喜的。然而若是他扣不住你,你得救了,也追求主,他就会设法不让你建造。他可以让你作一块好石头、好材料,但他不让你建造。神所要的,不是千千万万得救的人;神所要的,不是许多好看的材料;神所要的,乃是一座建造的房屋。神的终极目的,是要得着一个建造的居所。然而撒但仇敌的诡计,就是要毁坏神终极的目的。

在以弗所书这封讲到召会与召会建造的书信里,说到仇敌的诡计,是用欺骗的手法。凡是欺骗人的,都和真的很像,否则就不能欺骗人是为着建造的有理。你就是看那是不是为着建造的,就是真的,就是真的,就是真的,就是其骗。不是为着建造的,就是欺骗不是为着建造的,就是欺骗不是为着建造的,就是欺骗不是为者建造的,有召会的,我们都要把这些抛在一边,是那个道理的自标和判断的标准在圣徒中间,我们不是那个道理的自标和判断的问题,不是对错的问题,也不是那个道理的自标就是要看是否为着建造。为着建造、为召会的,使是对的,也是不需要的是对。只是拆毁建造、为召会的,使是对的,也是不需要的是是要是否,凡是拆毁建造、都但可以让你追求,可以让你属灵,就是不会用看似对的事物,破坏召会。撒但可以让你追求,可以让你属灵,就是不被建造,不要你过召会生活,以达到他破坏建造的目的。

所以,我们若要学习成全人,第一就要成全人脱离道理,把人带回到注意信仰的事上。我们需要脱离好的道理、对的道理,而专注于基督的所是和所作。除此之外,也要带人在生命上长进,认识神的儿子,目的是在于长大;长大成人乃是灵里的故事。凡事长到元首基督里面,我们就不会再作小孩子,中了人的诡计而受欺骗。在使徒时代就有这种欺骗的手法,今天这个世代同样也有,所以,你不应该相信每件东西。凡事总要提防,辨别那些是真的,那些是假的?那些是可接受的,那些是不可接受的?对于这些,我们不是以道理判断,而是要以召会来辨别;我们要看这是建造召会的,还是破坏、拆毁召会的。若是拆毁召会的,使是对的,也不能要;因为神的目的是要建造召会,而撒但却利用对的东西破坏召会。

所以对这些,我们不是以道理和经历作标准,而是要完全以召会和召会的建造作 判断。

成全人的第三点,就是要达到基督丰满之身材的度量。甚么是基督的丰满呢?以弗所一章二十三节说到,召会是他的身体,是那在万有中充满万有者的丰满。所以,要达到基督丰满之身材的度量,就是要达到基督身体的度量。这就是说,我们大家都在这里长大;你越长大,我越长大,我们就越被建造,越有基督身体的度量。这个长大并不是为着我们个人,乃是为着长出身体。你看你肉身上的肢体,每一个肢体的长大都是为着身体。若是一只脚不是为着身体长大,而是为着自己的长大,那是一种畸型的发展,末了会成为一个怪物。身体上每一个肢体的长大,都是为着身体的长大;而这个身体就基督来说,乃是基督的丰满。

#### 享受基督的丰富内容,而成为基督的丰满

保罗曾在三章八节说到基督的丰富。丰富这辞,保罗在以弗所书里只用过一次,但是丰满这辞,他至少用了两次。丰富是基督的内容。我们享受基督的丰富,基督的内容,我们就成为基督的丰满,这就是基督的身体。当我们这些基督的肢体,在元首里面长大时,身体的丰满就显出来了,这就是建造。

由此,我们可以看见三层的达到:第一层,达到信仰上并对神儿子之完全认识上的一。这需要我们脱离道理,恢复独一的信仰,就是共同的信仰,达到对神儿子之完全的认识,也就是要认识基督的所是,和他死而复活所达到的。真正能彀帮助人、成全人的,不是道理和教训,乃是对神儿子之完全的认识;所以我们需要回到对基督和他死而复活的独一信仰上。

第二层,是要达到长成的人。这需要成全人的灵,使主在人的灵里扩大、长大,让主在人的里面有更多的地位。以弗所三章说到,愿父神用大能,使我们加强到里面的人里,使基督藉这信,安家在我们心里,使我们被充满,成为神一切的丰满。这个就是长大,这个就是在凡事上长到元首基督里面。当我们这样长大时,第三层也达到了,那就是达到了基督丰满之身材的度量。我们都是基督身体上的肢体,肢体一长大,身体的身量就出来了。若是我的肢体没有一起长大,我身体的身量就没有了。要达到身体的身量,必须所有的肢体都长大,你长、我长、大家都长,我们才能达到基督丰满身材的度量。

基督的丰满,就是基督的身体。当我们都长到元首基督里面,从主接受供应,我们就能供应别人,并彼此相助。你成全我,我成全你,你建造我,我建造你,我们就彼此建造起来;并且各显功用,联络得合式,这就叫身体渐渐长大,以致在爱里把自己建造起来。这就是建造召会的路。

盼望所有同工、长老、家排负责弟兄们,都能认识这个建造召会的路。作家排负责人,不是只要带领聚会,或者看望圣徒就彀了;这虽然有帮助,但还没有把主作到人里面。我们自己必须先让主成全我们,并让前面受主成全过的圣徒成全我们,使我们从道理和教训中出来,不受教训之风摇荡,而回到独一的信仰上,对神的儿子和他死而复活的真理,有完全的认识。藉这这个认识,让主在我们的灵里有地位,让他在我们里面扩大,我们就因此而长大。当我们这样长大时,我们就长出基督身体的度量。我们越是这样长到元首里,就越从主得着供应,使我们能互相供应,彼此相助,这就叫身体渐渐长大,以致在爱里把自己建造起来。这就是建造召会和基督身体的路。

这些话虽然重复的对我们讲说,但就我们而论,我们的认识仍是不彀。同工、长老、家排负责们都该是成全别人的人,但我们必须先让主成全我们。让这位死而复活、升上高天、胜过仇敌的主,把他的所是和他所成功的一切,都作到我们里面。我们若都是这样让他作到我们里面,我们就知道怎样去成全人。

我们所作的,不是讲道给人听,也不只是带人查经,更不是教人道理,给人更多知识。反而在这个基督教道理盛行的时代,我们更要帮助人从道理的教训中出来,回到纯正独一的信仰上,认识基督和他的死与复活,以及他的升天、得胜与超越。我们要帮助人里面的灵长大,人里面愿意给主更多地位,在他里面扩展。这样长大的结果,就使我们能长在一起;只有这样的长大,才能彀被建造,基督丰满之身材的度量才能彀出现。

这样,我们就不会再作小孩子,为波浪漂来漂去,并为一切教训之风所摇荡,而随便随从一个派别或宗派。如此,基督的身体也不会被拆毁。总之,我们在身体里长大,从元首得着供应,也供应别人,身体就能一直长大,在爱中把身体建造起来。

## 第十四篇 建造召会需要启示和经历

上一篇 回目錄 下一篇



我们都知道,以弗所书是特为将召会启示给我们,为着叫我们知道召会是 甚么。然而在已过的年日中,许多关乎以弗所书的注解和讲论,大部分都 是注意道理的一面。说得好听一点,是启示的一面,关乎召会的真理,和 基督身体的启示;但少有人从这卷书,来看关于经历的部分。其至有人以 为这卷书是讲道理的书,而没有论到经历;其实,这并不彀准确。

事实上,以弗所书中道理或说真理讲的虽多,却不若经历多,这卷书其实是 重在经历。我们要看见,建造召会需要启示,但建造召会更需要经历。认真 说,召会不是仅仅从得着启示建造出来的,乃是从经历基督建造出来的。如 果我们只有启示,就要遭遇许多的破坏;因为启示常叫人有异议,你的启示 和别人的启示不一定一样。然而,当我们摸着经历时,在经历中常常是相同 的。我们对于一件事可以有这个看法,或那个看法,但是当我们去作时,就 知道我们的看法不一定正确。在启示里我们容易有异议,但是在经历中我们 常被带到一致里。以弗所书说到末了,乃是要拯救我们脱离道理。可以说, 以弗所书这卷书,的确要把我们从道理里带出来,把我们带到经历里。

以弗所书分作两部分。有的人说头三章是一部分,后三章是一部分。事实上,这个 分法不彀准确。说得正确一点,一章一节至三章十三节是头一部分;从三章十四节 起是第二部分。头一部分可说是启示,第二部分可说是经历。使徒保罗写这卷书时, 有两个重要的祷告。第一个祷告是在第一章里,第二个祷告是在第三章里。头 一个祷告是求启示的祷告:愿我们主耶稣基督的神,荣耀的父,赐给你们智 慧和启示的灵,使你们充分的认识他。这是启示问题。使徒保罗为着圣徒得 启示祷告,叫我们能有属灵的看见。我们甚至可以说,二章和三章上半都是 使徒保罗头一个祷告的一部分。他在这个祷告里,把我们应当看见、应当认 识的事,提纲挈领的告诉我们。

保罗为召会得启示祷告之后,再有第二个祷告,是为召会求经历的祷告: 愿他照着他荣耀的丰富,藉这他的灵,用大能使你们得以加强到里面的人 里,使基督藉这信,安家在你们心里,叫你们在爱里生根立基,…使你们 被充满,成为神一切的丰满。 这是经历问题。所以第二个祷告,每一点都 与经历有关。从三章下半之后,不再是启示的问题,而是经历的问题。然 而,历代讲解以弗所书的注解,都没有好好点出这一面。今天我们说到召 会时,不能只注意启示的一面,还得更多注意经历的一面。说到建造召会 时,我们尽管把启示摆出来,但还得加倍的带圣徒们有经历。

这里要强调几个经历的重点。在使徒保罗的祷告里说到:使你们得以加强到里面的人里,好叫基督安家在你们心里。这是我们要有召会生活、身体的配搭,所必须有的实在、基本的经历。这个基本的经历,就是我们得以加强到里面的人里,好叫基督安家在我们心里。里面的人就是我们得重生的灵,在我们重生的灵里有主自己作为赐生命的灵,在我们里面作生命。我们的灵里若没有生命,灵就只是一个器官,还不是一个人位;因为灵里有了生命,所以是一个人位。

我们受造的这个人,生命是在魂里;圣经把人称作魂,是因为魂里有生命。魂不只是个器官,还是一个人位;因为人受造的生命是在魂里。为甚么魂能称作人,而人的体不能称作人?因为体是一个器官,人受造的生命不在人的体里,乃是在魂里。在原初神创造人的时候,灵也是人魂的一个器官,以接触场质的世界;里面有一个灵作器官,以接触属灵的世界。换句话说,原初人的灵不是一个人位。乃是当我们接触主的时候,主进到了我们灵里,在我们灵里就有了生命,我们的灵便成了一个人位。

现在我们里头有两个人位,问题是我们要凭那一个活?我们要凭里面的这个人活,就要治死旧人。治死旧人并不是把魂放弃了,而是把魂当作一个器官。所以,我们要把灵当作一个人位,而把魂当作一个器官。我们不凭魂的生命活,不让魂作人位,这样,魂才能作器官,正如身体是器官一样;而我们的魂生命,就被置于死地了。治死魂不是治死魂的功能,乃是治死魂的生命。从今以后,不把魂当作一个人位,而是把魂当作一个器官,给灵使用,就是给里面的人使用。我们魂里的心思、情感、意志,是魂的各部分;这些部分的功能并没有废弃,乃是藉这更新,作灵的器官,给灵使用。所以,我们得救之后应当凭灵活;我们应当是个在灵里活的人,以魂的功能为器官。

现在我们看见外面的人就是魂,里面的人是我们重生而有主在其中作生命的灵。我们需要得加强到里面的人里,并不是一件道理的事。我们所以对召会有问题,对身体生活有难处,就因为我们没有得加强到里面的人里。召会中所有的问题和难处,就发生在人的魂太强;旧人太强,而新人不强。所以,使徒保罗特特为这个祷告,叫我们得以加强到里面的人里。直到今天,我们大部分的人都是外面的人强。你外面强,我外面也强,我们大家外面都强,就闹得我们外面的生活乱糟糟。召会生活不是难在别的问题,而是难在我们外面的人强。所以,要讲召会生活的实际,要谈到召会实际的建造,我们必须得加强到里面的人里。

使徒保罗实在精通属灵的事,他知道人的难处是里面的人不刚强。今天我们在召会中判断事情,往往都把里面的人摆在一边,而完全用理智、用眼光、用情感判断。多年来,我们在召会中,甚至在召会的许多事务上,我们的断案,多半是凭理智和情感。尤其姊妹们,常常是凭着情感,所以有时,召会就是给姊妹的情感弄得没有办法;当然,有时也给弟兄们的头脑弄得招架不住。这给我们看见,召会中的难题,实在是出在我们外面的人太强。所以,我们需要的乃是灵强。若是我们肯让出一点路,让主藉这他的灵,用大能使我们得以加强到里面的人里,召会生活就会一点问题也没有。

这就是为甚么当我们有难处时,要大家祷告,因为我们外面的人实在太强。若是我们众人不祷告,一在情感里,或一讲道理,就往外去了。我越讲越有理,你越讲越有理,并且你越讲越把我的理引出来,我越讲也越把你的理也引出来。这时我们若能说,我们祷告罢;这个祷告就会使我们往里面去。结果,外面的人会安静,里面的人会动起来;这就是祷告的用意。我们若真在灵里祷告,我们里面的人会动起来,这一动,就得加强了。里面的人一强,我们中间的难处就过去了。灵在我里面,把我外面的人征服了;灵在你里面,把你外面的人征服了;这样,我们众人里面的灵便增长了。

召会实际的经历是得加强到里面的人里,里面的人一强,就征服外面的人。这外面的人就是魂;另一面说,外面的人是心思、情感和意志。家在你面的人一强,就往外开展,结果你的全心、全魂就被主占有,主就安家在你心里了。主今天在你灵里,但还没有安家在你心里;主今天在你灵里,但还没有安家在你心思,你的情感还没有被主折服;所以在你的心思、情感、意志里,没有给主多少地位。因此,在你身上只能传召会的道理,只能传召会的启示,还不能传召会的经历,还不能传召会的实际。乃是等到你得以加强到里面的人里,让基督有出路,从你灵里出来,征服你的心思、情感、意志;那时,各个里,让基督有出路,从你灵里出来,征服你的心思、情感、意志;那时,基督就要占有你的全心、全魂,并在你心里安家。这时才有召会的实际也是在这个好历召会。所以,我们对召会的经历是在灵里,召会的实际也是在这个经历里。

我们要看见我们的工作乃是建造召会。然而,我们如何作这个工作呢?我们需要有经历,并要在灵里帮助弟兄们,经历使徒保罗的第二个祷告。使徒保罗的祷告,从经历说,他是要我们得加强到里面的人里,使基督阔心里,结果就使我们在爱里生根立基;并与众圣徒一同领基督阔切心量度;认识基督那超越知识的爱,使我们被充满自动的家里生积。首先,是我们得加强到里面的人里;第二,我们在我们心里安事,成为神的丰满。成为神的丰满。我们一部分的让基督占有,让基督安家在我们心理事,成为神的丰满。我们一部分的让基督占有,让基督安家在我们心里事的人则,我们让基督安家在我们心里,满足有形有体的居住在基督里。所以,我们让基督安家在我们心里,神的丰满就会充满我们全人,甚至使我们成为神的丰满。我们今天需要这一个,我们需要里面的经历,而不是甚么外面的浇灌。

我们今天的需要是里面的,并且不只是道理和一些的启示,或者甚么异象。我们若仅仅注意我们与基督一同坐在诸天界里,而没有任何经历,我们所有的就会是空的。我们的经历不在看见里,不在启示里,乃是在灵里。我们若仅仅看见,我们在基督耶稣里,与他一同复活,一同坐在诸天界里,而没有经历,这就不过是个道理。你的看见,若是没有经历,就还是客观的。今天我们所急需的是,我们灵里常常有这个经历,并且知道如何经历神照着他荣耀的丰富,藉这他的灵,用大能使我们得以加强到里面的人里,使我的电影,不是瞬间的人屈服。主在我们里头,往外一部分一部分的开展,不是瞬间的,乃是一部分一部分的占有我们,一部分一部分的把我们的心思、情感、意志都告有了,我们里头就有地位让给他。我们需要这个经历,我们更需要向主祷告,给我们口才传讲这个真理。

#### 为自己求经历胜过外面的讲道

圣经有六十六卷,一千多章,讲到谦卑、忍耐、温柔、安静、孝敬父母、友爱弟兄、爱人如己、以及七十个七等,有很多的道,可以说是讲不胜讲。然而,我们的道是集中在这些事上么?我们是劝人发热心,劝人三天三夜禁食,劝人去得能力、说方言,还是讲甚么叫作基督教,或者给人看见甚么是属天的异象、属天的启示?我们自己应该先有这些经历,然后带着启示,把人带到这些经历里;这样的道才是深的、有能力的。我们讲一篇信息,应当把神讲到人里面,使这信息在人里面是生生不息的;就如种下一粒种子,长出东西来,那个果效是生生不息的。今天我们需要这种信息。

我们讲谦卑、忍耐的道是有益处,劝人得圣灵浇灌也是有帮助,甚至说一点关乎方言的事也有一定的意义;但我们若读罗马书、以弗所书等这些书信,就会看见书中并不题这些事。约翰一书是补网的书,启示录是结束的书,这些书信里也没有题及方言等;因为补网是用里头的生命来修补,结束也是用里头的生命来总结。或许一对夫妻闹别扭,姊妹们去看望作妻子的,就对此蒙福的路是顺服,姊妹是应该蒙头的。然后,就翻开以弗所五章,说到作妻子的要凡事服从丈夫。这一点也不错,但是姊妹们不必从圣经学这些道,因为从孔孟的教训里,已经懂很多这些道理。所以,我们是作甚么工呢?难道是作三从四德的工么?我们都以为自己作的是属灵的工作,事实却不然。圣经说姊妹是蒙头的,该顺服自己的丈夫,但你自己有没有站在蒙头的地位呢?我们带人的原则是一样的,总要摸里面的生命。

我参加过无数次基督徒的婚礼,几乎都是引用以弗所五章,从来没有看见人把以弗所三章读给会众听。甚至连我们也很少读:愿他照着他荣耀的丰富,藉这他的灵,用大能使你们得以加强到里面的人里,使基督藉这信,安家在你们心里。我们几乎没有听见婚礼中题及这样的话;几乎个个都说,作妻子的要服从丈夫,作丈夫的要爱妻子。大多数基督徒对甚么是召会和召会的建造,都没有看见。

我们有众圣徒,却没有召会生活;因为众圣徒都不在灵里,甚至我们作工的人也都难得在灵里。你或许要问说,我们怎样使人回到灵里?我要说,我们自己要先有这个经历。多少次我们在为难中,不得解答的时候,乃是回到灵里才有解答。多少次我们的苦处无法胜过的时候,乃是一回到灵里就胜过了。多少次我们过不去的事,越想心思越过不去,越想情感越冲动;然而,一回到灵里就过去了,在灵里就清楚了。今天你碰到一个不讲理的姊妹,不讲顺服,也不讲蒙头;这时,你就要讲里头的故事,把你里头的故事说出来,作一篇见证摸着她的灵,摸着她的深处。

到底主是否在我们里面安家,到底我们里面神的丰满有多少?我很担心,我们一摸着这个道,我们里面就辞穷了;因为不懂,因为少有经历。所以,我们没有办法建造召会。建造完全是在灵里的事;我们要有经历,要求神给我们话,把这个经历说出来,能摸着人的灵,摸着人的深处。我们讲以弗所四章,一个身体、一位灵、一个盼望、一主、一信、一浸、一位众人的神与父,讲得很多,但就是把三章求经历的祷告完全忽略了,把后面讲经历的事也完全忽略了。我们这七个一可以一讲再讲,但我们还是没有这个一,因为这个一乃是在灵里。以弗所四章说,他升上高处,就掳掠了那些被掳的,将恩赐给人。…他所赐的,有些是使徒,有些是申言者,有些是传福音者,有些是牧人和教师。

我们从前客观的道理太多,于是只懂得客观的道理,一点没有主观的经历。 试问主怎样赐下使徒和申言者?使徒保罗、彼得怎样成为使徒?简单的说, 乃是那位死而复活、升上高天、得胜的主,把他自己作到他们里面;把他的 死,他的复活,他的升天、得胜统统作到他们里面。他把保罗这个人圣别、 变化了,把这个人完完全全拆毁了,并且把他里头的性情全数改变了。这一 位死而复活、升天得胜的主,藉这他的死与复活,以及升天得胜,把这一个 顶撞神、与神为仇为敌、邪恶的人作到一个地步,成为一个可爱的使徒;主 乃是把这样一位使徒赐给我们。

今天基督教里,人可能辩论关于使徒的职分、使徒的地位和使徒的权柄,却没有看见,一个使徒,或是一个主所赐他身体的恩赐,乃是一个被主掳掠的人,让主把他的死与复活,并他的升天带着他的得胜,都作到他里面,使他有了彻底的改变。我们若是肯让主作这个工,我们铁定是主给召会的大恩赐,就是在主手中有用的人,让主使用来建造他的召会,成全别人。所以,成全人一点不在乎讲道给别人听,完全是在于你自己让主作了多少,让主成全了多少,使你能彀根据你被成全的经历,去成全别人。所以,能成全别人就能建造。

有时我听见弟兄们说,某某弟兄很会联络感情。但这个人在召会里没有多少用处;这样的人恐怕在俱乐部里比较有用,因为他很擅于联络感情及社交。别人吵架,他一来调停,大家就欢喜快乐;有他就和睦,没有他就争吵不休。然而,这并不是建造召会。建造召会是一个人蒙了怜悯,给那一位生命的基督掳掠了,并且继续蒙他怜悯,向这位主敞开,让主把他自己作到这人里面;把他的死、他的复活、他的升天、他的得胜,统统作到这人里面,使这人整个从里到外都圣别了、变化了。

并且不仅变化了,甚至这个人摆在众弟兄中间,是主赐给召会的恩赐,是建造召会的恩赐。这个人才能作召会的工作;他是全时间也罢,带职业也罢,并没有两样。这时,你称这个人为使徒也好,不称他是使徒也好;称他是申言者也罢,不称他是申言者也罢,甚么都不称也可以。然而,这样的人就是真正的恩赐,来建造召会。

当他来建造召会时,不需要联络感情,也不需要到处拜访。他所接触的人,里面会认识基督,而不仅是认识所谓的道理或异象。人里面知道怎样接触这位活的基督,知道怎样让基督一步一步得着地位。经过与主的接触、交通,主的死、主的复活、主的升天都能作到这人里面。他这样作几年后,圣徒都会这样被成全。然后这样被成全的圣徒,会成为一个个恩赐,赐给召会;也都会同样去成全别人。召会乃是这样建造起来的,而不是靠人工的联络,人情的拉拢,更不是人手的推动。

以弗所四章太丰富,也太深奥了。我们以为主理所当然的给了我们使徒、申言者、传福音者、牧人和教师。不,主乃是藉这他的死与复活、升天、连同他的得胜,把他自己带着这一切的经历,作到我们这人里面,使我们成为他赐给召会的恩赐。建造召会的工作只能这样作,舍此没有第二条路。读经无法建造召会,查经无法建造召会,讲异象无法建造召会,说启示无法建造召会,讲道也不能建造召会,搞灵恩更不能建造召会,说方言一样不能建造召会。哥林多召会说方言最多,但神责备他们也最多。

在新约书信里,没有一个召会,像哥林多召会分门别类的那样厉害,只因为他们注重恩赐过于生命。有些人觉得矶法不错,所以属矶法;有些人觉得亚波罗不错,所以属亚波罗;有些人觉得保罗不错,就属保罗。这给我们看见,注重恩赐的结果,容易叫人的肉体出来。然而,若是注重里面生命的工作,注重里面爱的工作、变化的工作,人对外面的恩赐就不会有多少的羡慕。今日的基督徒就是这样可怜—重口才,重讲道,重外面的恩赐,重外面的能力。我们若在主面前,让主作过工,就知道建造召会不在于这些。提倡恩赐、能力、方言、异象、口才的,到末了都是作出自己的一个小宗派;这些并不能建造召会。

就如以弗所四章所说,为一切教训之风所摇荡,结果就成了一个小宗派。主所给召会真实的恩赐,都是在里面被十字架挖过,在里面让基督作过工。保罗到哥林多,没有意思作一个保罗的工作;彼得到哥林多,也没有意思作他自己的工作;亚波罗到哥林多,也没有意思作他自己的工作。他们所作的就是一个工作,就是建造召会。保罗责备哥林多人说,你们各人说,我是属保罗的,我是属亚波罗的,我是属矶法的,我是属基督的。基督是分开的么?保罗为你们钉了十字架么?或者你们是浸入保罗的名里么?这些分门别类乃是从肉体来的。保罗说,你们岂不是属肉体的人么?

建造召会的工作,乃是这些恩赐经过十字架挖透;他们是经历十字架的,是认识复活的,也是在升天的灵里的。恩赐是这样出来的。我们乃是说到生命长大发展出来的恩赐,不是重在外面的恩赐。经过主这样作工的人,就是主给召会的恩赐,这样的人才能建造召会。

一个人经过主如此作工,就成为一个恩赐赐给召会;这样的人,不是把更多的道理给人,乃是帮助人脱离道理。以弗所四章十三至十四节说,直到我们众人都达到了信仰上并对神儿子之完全认识上的一,…使我们不再作小孩子,为波浪漂来漂去,并为一切教训之风所摇荡。十五节说, 惟在爱里持守 真实,这个真实原文与约翰福音的真理、实际是同一个字。持守真实,就是持守真理、实际,这实际就是基督,如主耶稣所说,我就是道路、实际、生命。

我们要持守基督;至于基督以外的各种道理,无论好坏,都像风一样,这些教训之风会把人吹走。为教训之风所摇荡,就是漂来漂去,随从各样的派别。这种使人漂来漂去的道理,使讲得都对,我们也不跟随。人可以传讲任何道理,但若是要我们跟随某个道理,而从召会中出去,我们就不跟从。我们只知道神终极的目的,乃是要建造召会。

信仰就是我们所相信,能叫我们得救的,这信仰只有一个,所以我们要达到信仰上的一。然而,道理有许多,所以道理无法叫人合一。我们要达到在信仰上并对神儿子之完全认识上的一,是没有问题的。难为的是,有人把道理带进来,诸如辩论安息日对还是主日对,这些并不是信仰里的问题。然而,一把这些带进来,就是把教训之风带进来。教训之风一来,许多人就被摇荡了。所以,只有身体能解决这些教训之风。 便是对的道理,我们也不能让它漂;这实在是个试验。

一题到召会的生活,召会的建造,的确需要出代价。有些人的难处,不是因着对召会的道路不清楚,乃是因着不肯出代价。因为一摸着召会,就摸着出代价。你也许把道理讲得很对,但是你不该用道理把别人拆毁。为着召会的缘故,你应该把对的道理放下。所以,我们无论到任何地方,若是只加给人道理,就不是作召会建造的工作。真正作召会工作的人,实实在在是使人脱离道理;用基督和他的十字架,把人带到基督和他的十字架上,带到灵里。我们无论到那里,绝不能因我们的传讲,人的道理增多了;反而应该因着我们的传讲,使人脱离道理,丢弃道理。

今天要紧的是在基督的信仰上,认识神的儿子,并持守这个真理。我们需要知道这条路,并把人指引到这条路来;然后,人就知道怎样持守真理,而不受教训之风摇荡。我们可以讲千万篇的道,却只为带进一条路,就是基督与召会的路;无论怎样讲,我们都该往这条路上去。建造召会的工作,不是出去讲更多的道,乃是使人脱离道理。我们总要讲到人不注意道理,只注意达到信仰上并对神儿子之完全认识上的一,并且持守真实,就是基督。

## 第十五篇 建造召会需要在心思的灵里得更新

上一篇 回目錄 下一篇

我们要建造召会,就必须在我们心思的灵里得以更新;我们必须自己有这一种 经历,也帮助别人有这种经历。

所谓心思的灵,是指灵在你里面已经扩展了,从你的灵里扩展到你的心思里。 心思是魂的主要部分,灵扩展到心思,也就是扩展到魂里。圣经说到魂,是普通的说法;当魂在应用时,大多是在心思里,所以心思的灵,就是魂里的灵; 到此,灵就不只是在灵里,并且是扩展到魂里。

以弗所三章十七节说到:使基督藉这信,安家在你们心里。这个心不是一个虚字,这个心包括整个魂的各部分。当我们的灵强了,灵就会往外扩展到我们心里的各部分。这意思是说,当我们的灵往外扩展到魂里,也就是基督安家在我们心里了。到这个时候,整个魂就受灵的管治和支配。灵管治并支配魂,心思、意志、情感都在灵的管治之下;在这个时候,灵就变作心思里面的灵,变作魂里的灵。乃是在这一个灵里,使你这个人得更新。我们这个人的更新,是藉这魂的更新。换句话说,你如果要更新,就必须让你的灵从灵里扩展出来,到你魂的各部分,也就是让基督安家在你心里。

罗马十二章二节说,要藉这心思更新而变化。这也是证明我们的更新是在心思里,并且是从心思开始的。心思需要更新变化,就是魂需要更新变化。换句话说,不只心思的部分,连意志、情感等魂的各部分,都需要更新而变化;只不过心思是领头的,是代表的。你的心思实际上就是你的魂;所以,这个变化乃是魂的变化。

我们虽然注意召会的实际和身体的事奉,许多时候却忽略了召会实际与身体事奉的秘诀。这个秘诀就是以弗所三章所说的,得加强到里面的人里,以及四章所说的,在心思的灵里得以更新。我们在这点上的确有缺欠,盼望我们都看见,我们需要更多的经历。惟有心思更新才会产生变化,而这个变化能叫我们有召会实际的生活,使我们真实的在召会中有配搭。

四章二十三节说到,在你们心思的灵里得以更新;二十二节说,要脱去旧人;二十四节说,要穿上新人。这里所说的脱去旧人,不仅仅是脱去天性而已。你若读整卷书,就知道这个脱去旧人,不只是脱去旧的天性,也包括脱去旧人类和旧社会。脱去我们的旧天性,这是根本。然而,你若真正脱去了旧天性,你也会脱去旧人类。旧人类是生根于旧天性,而完成于旧社会。换句话说,当基督安家在你里面,灵扩展到你的魂里,你在心思的灵里得更新时,你就从老亚当的性情和生活,也就是从旧社会里脱离出来了。

心思更新,穿上新人,就是穿上身体,过召会生活当我们说穿上新人时,我们常常领会是重生的新人,当然这是包括在内。以弗所二章十五至十六节说,把两下在他自己里面,创造成一个新人,…使两下在一个身体里与神和好了。这里说到把两下创造成一个新人,这个新人是一个团体的人,包括犹太和外邦信徒,而这个团体人就是基督的身体。所以,穿上新人,不仅是要穿上新性情,也包括穿上基督的身体,穿上召会;这意思是,你必须过实际的召会生活。

从以上几处经文,我们可以清楚看见,脱去旧人就是脱去旧人的社会生活;穿上新人就是穿上召会生活。你若是读完以弗所书,就会懂得,脱去旧人就是要脱开旧造的天性和旧造的生活。在使徒形赚里,我们可以看到当初的召会生活,就是神所设立的模型。神所造的在起初就是最好的,不像人所造的,总要经过一再的改进改良,到最后才是最好的。在使徒形赚里,我们看见门徒一信主,就脱开了旧造的人生活,而一起过召会生活。所以,脱去旧人就是脱去旧造的人,和他里面的天性,以及他外面的生活。穿上新人就是穿上里面新人的天性,以及外面新人的生活,就是召会,也就是基督的身体。换句话说,就是要实际的经历召会,经历基督的身体。

我们得救重生之后,就成为基督身体上的一个肢体。每个肢体都该是为着身体的,但许多时候,我们虽是个肢体,却不过肢体的生活,因为我们没有配搭,没有建造,充其量我们只是一起在召会中作弟兄姊妹。我们可能有一点爱主,彼此稍微有一点来往,但我们没有在灵里,在生命的长大成熟里,配搭在一起,而成为一个身体。等到我们配搭在一起,成为一个身体,那就是我们穿上了新人;到那个时候,我们才是过召会生活。

经历告诉我们,当你得救后,里面稍微有一点生命的改变,你立刻会对召会有爱。 等你里面再有一点生命的改变,你里面对于召会的响应、倾向、与爱慕就更加多 了。所以,我们对于召会的倾向与爱慕的程度,是根据我们里面生命的变化;你 的生命变化得多,你对召会的爱就多。这完全是生命的变化与长大的结果。最终, 当你完全在召会生活里时,也就是完全穿上新人了。

穿上新人,是包括身体生活的。在二十年前,我还不懂甚么叫作穿上新人?乃是最近几年,我才从以弗所书里读出来,新人就是身体。四章所说我们要穿上的新人,不可能只有天性而没有身体;那里的新人,显而易见的,不是指单独的新人,乃是指团体的、一个新人的身体。所以当你穿上新人的时候,是穿上里面的天性,并外面的身体。在外面生活的身体,就是召会的实际。我们若是劝圣徒要有召会生活的实际,这没有用,因为召会生活的实际,是要从里面活出来的。所以,我们必须有这个经历,就是得加强到里面的人里,让基督安家在我们心里,从灵扩展到魂,使我们的灵扩展到魂里面成为心思的灵。在这灵里,老旧的天性、老旧的生活都丢弃了。

比方,有一位弟兄得救了,他开始向主热心。然而,他有相当的情形,是在旧人的生活里。例如,他还是会过生日,唱歌庆寿。我并不是说基督徒不该过生日,或是应该过生日,我也不是说这样过生日太世界化;我只是指出一件事,就是这位弟兄虽然得救了,并且爱主,也热心,但他里面并没有多少变化。所以过生日时,他还能吃寿面和寿桃。这并不是甚么罪,所以你劝他要脱离世界,不要过生日,这是没有用的。然而,如果这位弟兄让基督安家在他心里,让灵扩展到他的魂,并在他的心思里起变化,渐渐的,他就不会再过生日了。这并不是脱离风俗,乃是脱离旧人。脱离旧人,就是脱离一种旧生活;而这个脱离和改变,并不是来自于他自己的改良,乃是因为他得救重生后,里面生命的变化。

又比方有位弟兄得救了,也是脱不了他的旧人,只要朋友来找他参加舞会,他就去了。你说这是犯罪么,也不是犯罪;所以,你无法劝服他,叫他不要去。其实,最要紧的是要加强弟兄里面的灵,让基督安家在他心里,使他的灵扩展到他的魂,成为他心思的灵。如此他整个的旧人,包括他的天性、他的生活、和他旧人的那一套,都会完全脱去。所以,这不是脱去世界,乃是脱去旧人。另一面,当他的灵得加强,魂心思得着变化,他就会穿上新人。他不会再关心过不过生日,而是关心召会生活,他不再宝贝亲友的祝福,而是宝贝召会弟兄的配搭,并过新人的生活。

有的弟兄,旧人没有脱下,新人也没有穿上,只学了所谓过召会的生活。要知道,真正的召会生活,乃是在灵里的扩展——从我们的灵扩展到我们的魂,使我们魂的心思,成了心思的灵。这样,我们的旧人就被脱下了。这不只脱掉我们里面的性情,也脱掉了外面的生活。接着,自然的,我们就会穿上新人;不只穿上里面的性情,也穿上外面的生活。这个就是新人的身体;这不仅仅是一个行为,而是召会实际的显出。召会的实际就是新人的生活;这样的生活,乃是因着在心思的灵里得以更新而有的。我们在这点上,仍然相当的欠缺。

以弗所四章十三至十五节说,要达到长成的人,还要长到元首基督里面。我读过许多基督教里有关长大的书,但几乎没有一本书点出,这个长大乃是为着建造。这些书里讲到长大成熟,都是单纯的为着长大,为着属灵,并没有点出这个属灵的长大是为着身体,为着建造。以弗所四章清楚的给我们看见,长大成熟是为着属灵,属灵是为着建造。长大是为着建造,而成熟是为着配搭。为甚么你要长大呢?是为着建造。为甚么你要成熟呢?是为着召会的生活。为甚么你要属灵呢?是为着身体的配搭。神不是要叫人为着属灵而属灵,神乃是要人为着配搭而属灵,为着建造而长大;因为神所要的,是建造的召会。神需要一个建造起来的居所,而不仅仅是一些材料;一切的材料都是为着帮助建造。

以弗所四章说到长大成熟后,接著说到许多关于生活上各面的细节。例如,要以恩慈相待,要爱人,妻子该怎样服从丈夫,丈夫该怎样爱妻子,儿女该怎样顺从父母,父母该怎样照顾儿女,奴仆该怎样听主人的话,主人该怎样好好对待奴仆。这些统统都是从穿上新人而来,也统统都是因着在心思的灵里得着更新。所以,以弗所四章后半起所说的生活,乃是脱去旧人、穿上新人的生活。

这样的生活,乃是因着有五章十八节所说在灵里被充满而产生的。这个灵不是单纯的只有你的灵,而是内住在你里面的圣灵,和你的灵调在一起的;这个灵在你里面扩展,把你全人充满了。当你整个人都被灵充满时,你里面就能爱人,就能谦卑、温柔;妻子能服从丈夫,丈夫能爱妻子;儿女能孝敬父母,父母能照顾儿女;奴仆听从主人,主人也能善待奴仆;这一切都是从这一个灵的充满出来的。这并不像我们中国孔圣所教导的,是在明明德这一面,是从人天然好的一面发展、发挥出来的。我们所说的,并不是发挥人天然的东西,乃是要发展人里头的灵;发展人里头重生的灵,就是有圣灵调在其中的那个灵。换句话说,是发展新人,发展基督。孔圣所标榜的,是发挥人的明德;但我们是要发挥我们里面的基督,这才是真正的召会生活。

以弗所书虽然谈到这么多面,但其实是讲一个重点,就是你的灵要得加强,要让基督安家在你心里,结果,神一切的丰满,就要充满你这个人。你这个人若是在心思的灵里得更新,那么你的旧人、旧天性、旧生活的那一套,就要一点一点从你身上脱去;而你也会穿上新人,过召会生活。在这个生活里,你满了灵;在这个灵里,你作人才会像样。你作个像样的人,就是在发挥内在的基督。这就是身体生活;在这个生活里,你才能和别人配搭在一起。这都需要我们经历,好叫我们有口才,能把这些点说到人里面;这才是我们所该作的。

末了,我们再来看以弗所四章十六节:本于他,全身藉这每一丰富供应的节,并藉这每一部分依其度量而有的功用,得以联络在一起,并结合在一起。本于他就是从元首基督;全身就是整个身体,也就是全召会。全身藉这每一个供应的节,也藉这每一部分依其度量而有的功用,得以联络并结合在一起;这就是配搭,就是建造。在这里我们看见,不只有供应的节,还有每一部分依其度量而有的功用;每一部分都有其度量,每一度量都有其功用,这样彼此联络并结合在一起,就能配搭建造。配搭建造是从功用出来的,而这个功用又是从长大出来的。我们的灵得加强,扩展到魂里,使我们全人被变化,显出功用;功用显出来,众肢体才能联络并结合在一起,才能建造得坚固。

十六节接着说,便叫身体渐渐长大,以致在爱里把自己建造起来。这里所说的自己,并不是指使徒,也不是指同工,乃是指身体,就是众肢体配搭成为一个身体。身体自己在这里努力,叫身体长大,以致在爱里把自己建造起来;这就是召会生活。这意思是说,不是使徒和申言者在这里努力,而是身体自己在努力建造这个身体,是身体自己建造自己。身体自己建造自己,乃是藉这身体的各肢体都被成全。这个成全就是灵得着加强,魂里起了变化,生命长大了,供应就出来,就被成全了。肢体这样被成全,就变作有功用的肢体。所以,我们要看见,虽然圣经说,是主耶稣要建造召会,但召会并不是由主耶稣直接建造的。主耶稣建造召会,是藉这恩赐建造。

圣经说到,需要恩赐才能建造召会;在以弗所四章十一至十二节题到使徒、申言者、传福音者、牧人和教师这些有恩赐的人。然而认真说,召会不是由这些有恩赐的人直接建造的。乃是主耶稣这位身体的元首,先成全使徒、申言者、传福音者、牧人和教师;再由这些使徒、申言者、传福音者、牧人和教师;再由这些使徒、申言者、传福音者、牧人和教师或就使身体自己建造自己。所以严格说,不是同工们能建造召会,身体的建造是要身体自己建造自己。所以严格说,再由圣徒直接建造召会。身体的建造是需要每一丰富供应的节,也需要每一肢体依其度量而尽功用。这些肢体能尽功用,是因着受到成全。所以,我们需要成全圣徒,一面要实际的帮助他们的灵得加强,是因着受到成全。所以,我们需要成全圣徒,一面要实际的帮助他们的灵得加强,是也们的灵扩展而征服魂,以致魂的每一部分都被灵占有、变化,他们的功用就会显出来。另一面,还要帮助他们,让基督安家在他们心里,也就是让基督将他自己和他的死与复活、升天与得胜,都作到他们里面。

基督自己和他的死与复活、升天与得胜等成分,都在那包罗万有的灵里。在这灵里带着死的功能,也包含复活的成分。当这灵从你的灵里扩展到你的魂里,那也就是基督安家在你心里。等到基督安家在你里面,你就在天上了那就是升天与得胜。到这时候,基督那死而复活、升天得胜的一切过程,都在这一个灵里,让你经历了,也使你变化。如此,你的功用就显出来了,你的配搭和建造也有了。若是你的功用出不来,我的功用出不来,我们是没有办法配搭的。这个功用的出来,乃是藉这生命的长大与变化而有的。藉这个功用的运行和显出,我们才能联络并结合在一起,才能配搭建造在一起,使全身每个肢体都尽功用,结果就叫全身体,在爱里把自己建造起来。所以最终的建造不是工人建造,工人不是直接建造召会的人;乃是工人成全圣徒,使圣徒成为有用的肢体,直接建造召会。

可惜,我们到各地作工,常常不是成全圣徒,而是代替圣徒。以致我们在一地,或许作了五年、八年,但作到末了,我们离开后,一切也都了了。我们作工,应该是你到一个地方,开始时只有你一个人作,但作到一个时候,你成全了别人;结果别人起来,顶替了你,这就对了。若是我们不能成全别人,作我们所作的,我们的工作就有问题。换句话说,我们所作的就不是成全,而是代替。永远要记得,主耶稣建造召会,不是由他自己直接建造的;他乃是先成全出有恩赐的人,如使徒、申言者、传福者、牧人和教师。这些人也不是直接建造,乃是先成全圣徒,把圣徒成全出来,成为一个个有用的肢体。然后,这一个个肢体在那里尽功用,联络并结合在一起,而直接把召会建造起来。这乃是建造召会的路。

我们都需要知道这个经历,之后才能知道如何帮助别人,带领人回到这条路上。若是你在一个地方作工三、五年,你所照顾的人不长大,这是一个难题。你虽然讲很多道给他们听,他们不过懂得知识,但是灵里没有长大,功用不能出来;结果你走不开,你仍然在那里代替他们作。你没有帮助他们长大,原因是你只在外面涂颜色,在外面改样子,没有带他们在里面有生命的长大,灵里有开展。你应该成全他们,使他们能长大,能顶替你;这样,你就能走开,他们就能成为一个个有用的肢体。愿主怜悯我们,转我们工作的作法;不是在外面作,乃是在里头作。以弗所书不仅是一卷讲启示的书,更是一卷讲经历的书。特别是三章十四节至六章末了,我们若是不摆在经历中,就永远读不懂。这完全是在经历里的事;这就是我们作工建造召会的路。

# 第十六篇 同工、长老在召会中的服事与配搭

上一篇 回目錄 下一篇

各地方的长老,应当尽量起来担负地方召会的事。按圣经来看,长老主要的责任有两项;一是治理,一是教导。希望各地长老尽力担起这两项责任;如此,同工就能有空往外去。无论那里有同工,总不要太期望他们作治理的事,要让他们空出时间,从地方上出来,往外作工,这也是很重要的。该怎样让地方上的责任,完全在长老身上,而同工能从地方上出来,这在在都需要弟兄们彼此有交通。

首先,我们要在这里重的说到,长老、同工要有透彻的祷告,长时期的有祷告,最好是在早晨祷告;这是基础。越祷告,灵越强;越祷告,灵越开;越祷告,彼此越和谐;越祷告,灵就成为一;这才是真实的配搭。一切作出来的事,都应该先从祷告的灵里出来。

其次,同工的工作应该从地方作起,并要在真理上有学习,好能彀教导别人。若是有二、三位同工配搭,同工们就要学习在灵里一同祷告,并要祷告得透彻,且要和长老一起祷告。长老也要在真理上有学习,认识自己虽然是负责任的人,但若在真理上不彀透亮,就不能教导人。所以,长老都得学习认识真理,并讲解真理。这样,才能教导别人;并且不仅是在聚会中教导,使是在私下,也能教导别人。所以长老,首先灵要强,其次要在真理上研究,认识基本的真理。对于甚么叫作称义,甚么叫作成圣,都要能充分的认识,然后才能灵活应用,对别人讲说。若是你们的灵不彀强,真理也不清楚,你们就很难尽功用。

第三,长老在成全人的事上,要学一点作法。除了现在已是话语出口的以外,长老要注意其他有用的人,逐渐的把在话语出口上较有分量的人带进来。今天带进一、二位,过二、三个月再带进一、二位。带进来以后,要教他们三件事:第一,要带他们一同祷告、调灵;第二,要教导他们研究真理;第三,要慢慢给他们机会,释放信息,传福音,或是在分家里说一点话,并要对他们讲评。这样,就能培养出人。

因着有特别话语恩赐的人并不多,为着培养人,各地主日讲台不要都让一个人讲,那样的实行不能培养人,担子也太重。那些在一起学过真理,一同祷告过的长老,或几位经过操练的弟兄,要尽量在聚会中配搭讲。他们若是会前,能先在一起祷告是更好。祷告后,里面若是清楚,就照着感觉一同配搭;或许你讲一点,他讲另一点,我也讲一点。若是会前祷告时没甚么感觉,但在会中听见弟兄姊妹的祷告,有了感觉,也可以站起来说话;这样抛引玉,有时更容易使聚会活而丰富。然而,有时虽然祷告清楚了,但是一到聚会中,圣灵的流不一样,就要随着圣灵;所以,这都不是呆板的。这样实行,一面能培养出人,给操练的人有机会;另一面,聚会一点也不会乱。

关于这些事,近年来,我们经历了一点,弟兄们也操练了一点;把这些加起来,就是一条上好的路。同工要按照这个目标去作,先把长老作起来,使长老灵又强,又会讲,同时还会带别人;这样作了一年半载,同工就可以走开。可惜我们已往不是这样作法,同工只是作一个平常的工而已,不常和长老调灵,又不带人认识真理,更不带出作话语出口的人。结果自己包办了主日讲台,讲得好很高兴,讲坏了很懊悔,主日一过,到周一就松了一口气。这是我们过去的作法。现在我们已经有了一条合宜的路,就看我们肯不肯作。我们若肯,不只能带出弟兄,也能带出姊妹。

所以,我们众人都得学,积少成多,总能在真理上更清楚。此外,还要操练谈话,操练怎样藉这谈话帮助人。我们要成全人站讲台,会谈话,能与人个别交通解决难处。这些不只长老要学,也要带一些弟兄姊妹学习;并且,长老要成全这些人作执事。这样,就会产生出人。然后,长老带著作执事的弟兄姊妹,调在一起,成为一个体系。这样,他们就能在一起祷告、事奉,在聚会中负起责任。同时,在这些人中,主或许可能得着几个特别有话语恩赐的人。至于产生全时间服事者的问题,我们必须注意,要产生一些实在有用的人。

并非所有全时间者都是同工,都能作同工。比方,一位弟兄实在爱主,也有属灵的窍,但似乎不太是话语出口的材料,也不是长老的材料,却是作执事的材料,他就可以全时间。或者有些长老是全时间的,这在圣经上也是有的。有的长老是带着职业的,有的是在某一段时间里全时间,但平常他不需要全时间,就带一点职业。盼望长老、同工都这样作,都去带领人、成全人,随着工作的开展带进人来。此外,我们都需要操练灵,这是在生命上的追求。生命上真实的追求,乃是在于操练灵。根据已往的经验,我们的确该学真理,研究真理;然而,真理若不在灵里,真理就是空的、死的道理。一面说,我们在真理的能水上是缺的;但比较来说,我们在灵的操练上更缺。盼望我们在这件事上,能好好有实际的操练,在主面前重新有追求、对付。并要注重同工来在一起祷告,好好有实际的操练,在主面前重新有追求、对付。并要注重同工来在一起祷告,长老也要来在一起祷告;慢慢的,同工与长老都要来在一起祷告。这样作需要我们有耐心,也需要付一点代价。

这样的祷告操练,需要一点时间,而不是像圣灵浇灌,是在一霎时。所以,众人要常常定时来在一起祷告、交通,也要一点一点的对付。这是基本的;若是这一点作不起来,你在任何地方的工作,就都还没有开头。众长老也是一样,若是你们没有这样作,你们那里的带领就还没有开始,也还没有起头。起头乃在于作长老的先调在一起祷告,灵先得着释放;这就是工作的开始,也是召会带领的开头。这样作,在消极方面能使难处得着解决;在积极方面能得着主的供应。所以基本上,必须服事者的灵调起来了,配搭在一起,建造在一起,而后才能建造别人。工作乃是从这里开始的。

我们研究真理,要先从浅的开始,慢慢到深的。我们该注意,不要因着研究到深的真理,就以此为标准,而忽略了浅的,这是要不得的;因为这会杀死生命。召会就像一个家庭,在这家庭里有大专生、中学生,也有上幼稚园的;所以,不该以深的真理为准则,而轻看浅的,这样会杀死召会的生命。这件事,同工要负很大的责任;若是没有同工,长老也要负起责任。我们的工作必须从操练灵开始,这个作不起来,以后就没有路。一个会所若只有一个工人包办一切,无形中就会像公会的样子。要把这些打掉,就该从圣徒操练灵开始;这样,才能把人作起来。只要训练圣徒操练灵,学习事奉,认识真理,他们就活了。我们该清楚,我们今后工作的出路乃是在这里。

我们每一个人都该有其功用,但若是功用尽的不得当,反而是个打岔。比方,每一个分家都有家负责,但并不是每一个家负责都能作话语的出口。有位家负责没有话语的恩赐,然而,因着他是家负责,必须逢会就起来交通,尽功用;结果在聚会中,可能不仅他个人得不到供应,连别人也得不供应。所以,一个人尽功用若是尽的不得当,反而没有益处。

。长老的职分,是要产生能治理和能教导的人。一个召会里,治理的人不一定就是话语出口;若有别的弟兄配搭,也是很好。所以,在一个召会里,当有一、两位治理的人,同时有话语、劝勉和教导的人,并有能传福音的。这样,就能让人合式的尽功用,而不会有功用尽的不得当的情形。长老、同工要逐渐启发这样的人,带出各方面的人材;我们都得学这样作。各地同工应当彼此交通,灵活配搭,脱开地方观念长老、同工应该如何配搭得灵活、有效,乃是观念问题。若是长老和同工,仍然持守以前的观念,在一个地方就只负那一个地方的责任,工作就没有办法灵活。我们必须脱开那个观念就只负那一个地方的责任,工作就没有办法灵活。我们必须脱开那个观念,各地的同工应该有交通,而不能只顾自己所在的地方。同时,长老也要在地方上负起真实的责任。作工的人应该常在主面前寻求负担与引导,也要时常与附近召会的同工有交通。

现在的难处是,召会的长老不认识同工弟兄有那一方面的恩赐,并且不太会摸召会在属灵上的缺欠,所以不知道该请那一位同工帮助。以前在各会所,只要有一位同工就可以了,也满足了;因为同工一来,就把责任全交给他。然而这样作,同工就动不了,也走不开。其实这中间最需要的就是交通,众召会间要交通,工作也要交通;或者一个月有小范围的交通,三个月有大范围的交通,这都是可以有弹性的。藉这交通,彼此帮助,灵活配搭。

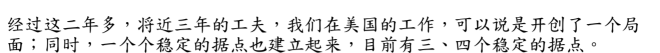
我现在还想不出一个好方法,但我盼望每年必须有四次特会。这要成为固定的作法,一面定规同工要出去,一面各地召会也一定要作,不要懒惰。同工在各地,有的不想成全人,只想作权柄,这都是不对的。其实到各地,不管作不作长老,都要成全别人,这才是真正的作工。工作的意思,就是要带领召会,成全别人。保罗写哥林多前书是因为哥林多召会有混乱,虽然使徒把哥林多召会的责任,交给哥林多的长老负责,但是当哥林多召会出事的时候,使徒不能不过问。

若是不过问,保罗就不必写信给哥林多的长老,要他们把犯淫乱的弟兄从召会中挪开。这明显看出,使徒不只过问,而且还可以命令。使徒虽不能直接对付这个犯罪的弟兄,但这地方的长老要接受使徒的话把他挪开。甚至到了十一章还说,其余的事,要等保罗来的时候再安排。可见,地方召会乃是照使徒的工作往前的。

在林前十一章,我们看见召会是主设立的,也是为着主的见证。今天这个见证,若是不照着使徒的带领,使徒一定要干涉;但这绝对不是控制召会。我们的工作不能控制召会,我们的工作乃是要成全召会,带领召会往前。所以,有的同工到了一个地方,作了长老的工作,是因为那里的长老不彀强,不足以背负责任,并不是同工要去控制。同工是要帮助那个地方强起来,而去成全他们;一旦成全出人来,见证一刚强,同工就应该站在一边。同工都要转变,要有这个观念。

## 第十七篇 认识权柄,在生命上受成全, 以及顾到工人和工作的需用

上一篇 回目錄 下一篇



第一个是洛杉矶,那是个很好、很稳定的据点。我们可以说,今天世界的中心并不在大西洋那一边的纽约,而是已经转到太平洋这一边的洛杉矶。纽约的发展是在十八、十九世纪,今天国际间的局面改变了。第二次大战之后,世界的局势是操在美国人手里,经济的发展演变为太平洋重于大西洋。所以,今天亚洲已有了特别的地位。虽然中国是处在危难的时期,但在世界上还是举足轻重。当初纽约是为着大西洋的局面,现在转到太平洋,自然就重在洛杉矶。

另一面,按美国内部的发展,东岸已经达到饱和,而且变得陈旧,许多事物都已定型;所以,现在的发展转至西南部的南加州。这个地方大部分是荒野,尽名杉矶,从前因为缺水而无法开发,近代利用科学灌溉解决了这个问题。仅洛杉矶一地,近三年来,人口增加了一些富人的财产,甚至经济的发展也到了那里。所以,洛杉矶的发展是一日千里;这种情形最适合我们工作的充分。在北加州的沙加缅度也有一个站口;在德州我们也得着一个据点;在印第安北也有一个站口。美国的局面一打开,我们也得着可紧。前二年我们实在,因为没有站口可以接应,若是停下来,新人就不知往那里放。所以,二年中我有三分之二的时间在美国。主若许可,我有一个月的工夫要在南美,更大也有一个人之一的时间在美国。主若许可,我有一个月的工夫要在南美,剩下三个月应该可以在远东。

再过一年,台湾同工中最少有六位弟兄,会完全从地方上出来,到各地担负起工作上各面的责任。台湾岛上的工作,就由这五、六位同工担负,并视各地情形设立长老。过一段时间,大家再聚在一起有交通,大方针就由这五、六位弟兄一同定夺;同时,也要定规到外地,往东南亚去。经过已往的带领与安排,各地已能稳定下来,更积极的向前,长老们也能更多负起责任;所以,这五、六位同工,可以完全脱开地方召会的责任,往外扩展。除非在美国有特别的需要,否则我每年总会有一点时间回来,和弟兄们一起有追求。同时,盼望有弟兄们往外去,有的到南美,有的到美国,有的可以到加拿大;加拿大那里的工作也开了。最近有一位青年人到加拿大去,没作多久,局面就开了,但仍需要有同工前去配搭。一面,外面的路已铺好;另一面,还需要产生出更多的人。

目前我们的情形相当稳定,巴不得有人来访问。前些时候怕人来,是怕人看了我们的情形,会给他们不良的影响;现在他们来,帮助就会很大。若是旅费负担不太重,盼望这里的弟兄也能到国外走一走,这对工作的帮助很大。美国弟兄们在旅费上也是重的;洛杉矶的弟兄们,差不多都是在三十五岁以下,财主不多,因为真正的财主不容易走这条路。然而,主还是一步步的带领我们往前。

一九三八年(至今已经二十多年了),那时有位中国信徒寄了一封信给我,里面有两张支票,一张是美金一千六百元,一张是中国钱一千二百多元。信上指明,一千六百元美金是为着我到美国的路费;另外一千二百元,是为我家十二个月的家用。我收到信后就回覆他,我并没有从主领受这个引导,也没有负担去美国我问他那些钱要怎么办?他回信说,要我把钱收,主早晚会引导我去。我就把钱放,一直到了一九五八年,整整过了二十年,我才因着英国和丹麦的邀请,经过美国停留了一下。到了一九六一年,我再度去美国,但还不是百分之百的去作工。然而,主在环境上把我留在那里,是主在那里开了工;这件事是主自己起的头,一步一步都是主在那里作。所以,弟兄们若是经济许可,最好是出去走一走,这对自己和工作都有帮助。

对于召会的建造,还有一个要命的点,就是认识权柄的问题。我们要带领人认识权柄,包括如何认识代表权柄,以及如何作权柄。一九四八年,上海召会有一个大的复兴,倪柝声弟兄在一九四八、四九年的鼓岭训练中,就讲权柄的问题;讲了顺服代表权柄,和如何作权柄,并且作了纲目。因为他知道权柄的问题不解决,我们的工作便无法往前。倪弟兄说,不认识权柄就不能作工,也不能作长老。

在建造方面,第一,要认识权柄;第二,要有灵里的追求;第三,要站住召会立场;第四,要好好服在圣灵管治之下;第五,外面的人要破碎,里面的人才能出来,才能刚强。我们一同事奉的人,就是以这五方面事奉;这五点会把我们天然的生命打倒。惟有顺服代表权柄,天然的生命被破碎,灵里有追求,接受圣灵的管治,一同配搭建造在身体里,我们才会安稳;然后在身体中,使神得着荣耀和彰显,以对付神的仇敌。

若是这五点都作到爱主的人里面,我们的责任就完成了;若作不到他们里面,我们就是失败的。这五点,点点都破碎我们天然的生命。盼望我们都能认识权柄和代表的权柄,顺服权柄,同时认识必须顺服到甚么程度。众长老、同工们,若不是真正认识代表权柄这些原则,便不能带别人认识权柄,结果召会的建造还是无法彻底。

我们中间基本的问题就是权柄问题、生命问题、立场问题、管治问题和配搭问题。我们的道可以千变万化,但至终就是这五点;其他都是道理,这五点才是实际问题,是在经历上的。若是这些点,在所有长老、同工的生命上能扎实,那就是坚固的堡垒,是仇敌无法攻破的。这样的见证,也要使我们成为主有力的军队,羞辱仇敌,并且往外推广主的福音。

同工要来在一起祷告,操练灵、运用灵,这会叫彼此敞开。若是我们一直不向别人敞开,是无法有建造的。灵敞开不敞开是骗不了人的;若是灵不敞开,我们的工作就无法进行。一区一区的长老、同工,若是有交通,并且能一同祷告,就很容易敞开,而不会有甚么难处。比方,主若安排我在一位弟兄的权柄之下,有时我就得要求那位弟兄对我说直话,指明我有甚么弱点。这样敞开的交通,年轻弟兄们应当接受,因为这是有益的。长老在一起交通,也需要彼此说诚实话,这需要祷告到灵里,才能作到,也才能有真实的益处。

有人建议我,若要召会中的同工有长进,可以一、二年来一个总考试;所有同工、长老在一起应考,考不出来的就自然淘汰。这是世界的办法,但原则上有其道理。今天基督教也是用考试的方式来组织;但我们没有组织,我们最高的口号是随从圣灵的引导,所以很容易放松。不可否认,我们很会办事,却办不了人,所以末了,只能说各人向神负责。我们都说要学习受神管治,但若是今天有一位弟兄来了,我们就紧起来,他一走,我们就松了,这是不是受神管治呢?实在说,主很好欺负,有的少年人使到世界里,也可以学很好的功课;但是年轻弟兄在召会中事奉,因着没有压力,反而学不到甚么功课。

在世界上作事,对上司都是毕恭毕敬,使他以错的命令对待你,你还得以对的作法应付,而不能他错你也错。然而,在事奉主的事上,在我们的工作里,用属灵的话说,常常是推说一切都是出于主的引导;用世界的话说,一切都是听天由命。在我们的工作里没有组织,各人都是各凭信心,各向主负责,谁也管不了谁,这实在是大问题。

有时,全时间事奉者,会给人一种感觉,他是全时间事奉的,所以别人都应该同情他,顾到他。这种感觉是不合宜的;然而另一面,召会对同工和全时间事奉者,也的确不一定照顾得到。我们这位主是活的,我们作工是严格的受主引导,所以我们把时间摆出来,不接受同情,也不偷懒,这是每一个工人该有的态度。然而就召会一面说,是应该顾到全时间者的需要;他们为着主,为着召会,召会应该顾到他们。当召会未顾到全时间者,而让全时间者埋怨召会,这是我们的羞耻。我们若是让人有这种感觉,就真是羞耻。

同工要彼此说真话,大家一起交通、祷告;同工和长老一起事奉时,也要彼此说真话。特别是年幼的,更要找一位年长的作权柄,让他好好对你们说真话,这对你们是大有帮助的。我们终归是人,无论人说我们怎么属灵,怎么爱主,我们还是人;是人就有人的原则。一面,我们实在欢喜年轻弟兄,从幼年就学习事奉主;另一面,我们实在为他们战兢恐惧。在事奉主这条路上,是有种种因素的;其中一个特别的因素,就是你有没有受过压。我们看已过的世界历史,特别在某种事业上成功的人,几乎都是受过压的;起码需要七、八年的受压,才能产生出一种性能。这是非常重要的。

我们或多或少都听过潘汤的故事。他年幼时跟前面弟兄郭维德事奉主,郭维德弟兄给他一个条件,就是绝对听话。有一天,他对郭维德说,我要回家。郭维德没答应。过了些日子郭维德还是不答应,这件事把潘汤弄得没有办法,末了他实在受不了,就想:你答应也罢,不答应也罢,我就是要回家。然而当他再回来时,郭维德对他说,你不能再留在这里了,你完了。潘汤以后作见证,他一生中所学最厉害的功课,就是那一课。一个少年弟兄姊妹能在学校读完书后,有五至十年的时间,在一个人手下受压,这会成为他一生的帮助。等到以后他再出来作事时,就不是个书生作事了;因为他尝过人生的味道,知道受压是怎么回事,而后他处理、应付事情,就会很有眼光。我实在是从经历和观察中,说这些话。

已过在中国大陆,这些情形是司空见惯的。那时,倪柝声弟兄受到许多的攻击,我在旁边看得很清楚。现在回头看,所有那些出事的,差不多都是书生,一生没有受过别人的压榨和折磨,不过读了一点真理,有一点属灵的追求,在工作上有一点果效,就以为自己很不错了。这都与他们人生的过程中曾否受压,曾否受过世界的对付,有极大的关系。若是受过压、受过对付,他们的眼光就会不一样。所以,神将摩西摆在埃及皇宫,然后在他四十岁时,将他放在旷野四十年。等他八十岁出来带领以色列人时,就不再是个书生,而是经过锻炼、经过压打、经过折磨的人;这时,他对事情的判断就比较成熟,比较稳重了。

我在这个工作里三十年之久,据我观察,所有出问题的,几乎都是读完书就因着爱主出来作工的人,他们平时读经、追求,在主手中有点用处;然而,统统是书生,在工作里没有受过压,没有丰富的人生经验和经历。作为主的工人,是不能光靠言语来争战的,这需要一种的操练。所以,经过六、七年,在人手下受压,这对我们一生的事奉,工作的判断,有莫大的帮助。

因着主的怜悯,我受过人的带领,也带领过别人。我常反覆思想,为甚么有人会出问题,这究竟是怎么回事?我里头感觉,因为我们不太容易找对的路;难处在于我们不是作世界的事,若是作世界里的事,那就容易多了。我们没有组织,所以不能靠组织;难就难在这里。因此,倪弟兄在战后的训练里,讲如何作权柄并服权柄,他乃是从苦痛的经历中学来的。我信那就是这里的答案;我们中间必须有会作权柄的人,也必须有服权柄的人。所以,你们都得学功课,不能仅仅作书生,乃要学习服在权柄之下。

虽然我是在我们中间的工作开始十年后才进来的,但倪弟兄却亲自将我们中间的历史,全盘的告诉我。我知道他是在训练我。从历史里我们看见,在主的工作里出事的,大多是书生,没有作过事、受过压。他们年轻就得救、爱主,很快就加入工作的行列。因着反应快,读圣经对他们并不难,加上爱主的心,一祷告就感动人,又会讲道,自然就有了一点成就,有一个局面出来了。这局面一出来,引诱就来了,引诱一来就闯祸了;这就是没有受过压,人生的经验不彀。

如果我这个人受过压,我会有一个断案,知道我不能这样作;因为这样作会害了大局。然而这些青年人从未受过历练,所以无法有成熟的断案。我曾经对他们有些人点出,事情不能那样作;然而,他们还是作了。我们并非没有尽到我们的责任,只是如同开车,明知自己经验不彀会出事,结果还是执意开车,至终果然出了事。到他们明白时,已经跌跤了,伤害已经造成;这就是经验问题。所以受压、折磨、锻炼是有其用处的。相信倪弟兄除了找出权柄这条路,并没有找出第二条路。在世界作事,为着升迁发财,人使不服也得服,否则会没有前途。我们在召会中,并不是为着发展自己的前途,但我们要看见,顺服权柄就是顺服主。以供应工人的需要而言,应当照圣经的榜样来看,就是不仅要应付地方上的需要,还必须顾到往外送的原则。地方上的需要可分作三大类:召会本身的开支,穷苦弟兄姊妹的需要,以及事奉者的需要。

一个地方召会,应当担负这三大类开支的负担。按圣经看,不仅要应付这三项大开支,还要有余力往外送。比方,外邦众召会顾到犹太圣徒的需要;在腓立比的召会顾到远处使徒的需用。使徒保罗对腓立比人说,就是我在帖撒罗尼迦,你们也一次两次的,打发人供给我的需用。那不是本地工人的需要,而是外面工人的需要。若不是这样,在工作上的行动和福音的开展,就会受到限制。比方,我们题到往外移民,若是召会不能配合,不能将财物往外送,整个工作就会很为难;并且这个召会因着缺乏恩典,就限制了主的工作。

有时为着将财物往外送,地方的开支不妨紧缩一点。我曾去过一个公会,那里的信徒人数不超过三千人,却担负二百多位国外布道者的需用。他们的礼拜堂已经多年没有油漆,按西方来说是不彀水准的,但他们却在主面前接受负担,要先顾到国外布道的需要。我信这件事是蒙主祝福的。有的地方召会财物比较富裕,就以为自己可以多用,结果用之不当,成了浪费。所以,不要以为多收就可以多用,这不一定是对的;虽然自己有钱,还得把一部分送出去。因着今后福音要往外去,见证要传到异国,所以各地召会,非这样平衡不可。

此外,倪弟兄关于理财之法的信息,实在该介绍给各地长老,请求各地长老都读,并且带领当地服事的弟兄们,一同实行。我信这会带进祝福。若是治理召会的弟兄们,都照这个方法管理召会的财物,我们会看见召会的奉献要增多几倍。神是又真又活的,他会加给召会祝福。有时因着我们作得不当,把祝福塞住了。盼望台岛众召会,在财物管理上,每周都能有一点的带领。

我们的弟兄姊妹,只要能彀持守十分之一的财物奉献,召会必定丰富有余。在台湾全岛有三万圣徒,经常聚会的有八千人,若是每人每主日奉献十元,每主日就有八万的收入,一个月三十二万,一年有将近四百万,折合美金是十万。台岛各地召会的开支并不大,这四百万就丰富有余。所以,我们实在感谢主,若是圣徒们都能在主面前,好好持守十分之一的奉献,召会定规是丰富有余,祝福就带下来了。

关于职事这一面,近年来仇敌的攻击不断,但我个人甚么都不作,因为我在看主的作为。结果,四年来主还是供给我们,我们的财物照常往外送,从来没有断过、缺过,直到今天我们还在往外送;这是他的恩典。我们从来没有募捐,乃是主自己证明他是可信的。我们没有组织,但我们是敞开的,甚么弟兄都可以奉献,甚么召会都可以将财物送给另一地召会。我们实在看见主奇妙的作为,无论我们需要多少,他就按时给多少。不多也不少,我们看见主应付了每一个需要,这个流是没有断的。

同工们都越来越老练,无形中都得负一点这方面的责任,如同保罗担负提摩太、提多一样。然而,所有奉献全时间事奉的人,个个都要清楚,没有召会负你们生活的责任,也没有任何人应该负这个责任,更没有组织单位负这个责任。每一个走主这条路的人,都是向神负责的。然而另一面,我自己在主面前,因为走过这条路,就愿意主怜悯我,能像保罗一样,担负一点同作工者的责任。

因着在工作上有相当的年日,主藉这弟兄们也有一些款项转到我手里,所以我愿意背负这个担子,顾到同工们的需要。

然而,这不是说我应许弟兄们,我只是尽我可能的背负这个担子。各地召会应当尽力供给他们,不应当因着从职事这一面有点帮助,你们就不肯接受这个财物的托付。有时我没有这个力量,相信主也会赦免。前十年,几乎十分之八的同工,他们的担子都在我身上。乃是到了最近,从一九六二年起,因着五个大的地方召会,台北、高雄、台中、嘉义、台南,全时间的人数加多了,同时工作也有了一段的时间,这些召会才多负一点担子。所以盼望同工们的所需,能请各地方召会负责。至于其他小地方召会的工人需用,仍由职事的工作负责。

感谢主,他给我们的供应从来没有断过;这是一个见证,主是可信靠的。盼望有的同工随着年纪渐长,也能担负一点别人的担子。盼望各地长老,带领弟兄们操练理财之法,对各地召会的奉献必定是个帮助。因着我们没有组织,不能组织一个差会,也没有一个工作团,一个经济中心,来管理这些事;所以,我们都必须在奉献的事上忠信,使神给召会的供应,能显出丰富有余的光景。

# 第十八篇 同工、长老在召会中的关系、责任与学习

上一篇 回目錄 下一篇

已往我们的同工在各地作工,都是一个萝卜一个坑。现在定规同工要从各地出来,可能有人会感觉很突然;但无论如何,以后我们的工作,要照着我们在同工和长老聚会中所交通的作。现在看来,同工仍旧在各地,然而还是要尽力往外去。在工作上,同工需要灵活调动。若以工作区域划分,全岛可分为北、中、南三区。南区是最南边包括台南;北区从台北到新竹;新竹往南,台南往北则是中区。任何一区内的同工,要一周或两周来在一起常有交通;不仅交通大家所学习的,也要交通各地召会的需要。然后照着交通,灵活调动。

比方淡水是在北区,若是觉得需要工人,最好和北区的同工交通,请求帮助。然而这不是说,各地方召会不可以和其他地区的同工交通。我们并非一个组织,若是淡水召会要请其他同工传几天福音,也是可以的。只要所请的这位同工,将这件事和其他同工交通,看大家的感觉如何可。有人担心请不到同工,这问题需要解决。从前同工作工,是一个萝卜一个坑,谁在那个地方,就种在那个地方。从今以后,我们要逐渐的往外拔;甚么地方需要工人去,工人就要快快去。同工都需要操练一种灵,就是多负一点责任和担子,这样功效就会加多。

我们要来看同工和召会之间的关系。按基本原则而言,主是把他的工作托给作工的人,就是托给使徒;使徒就到各处兴起召会,或者是帮助弟兄们移民出去兴起召会。这乃是使徒形赚里建立召会的两条线。在八章,我们看见耶路撒冷召会大遭逼迫之后,信徒四散就移民出去了。他们到那里,那里就有了聚会;之后彼得、约翰、雅各等使徒去帮助他们,把召会建立起来。另一面,从九章开始,就有使徒保罗和他的同伴出外,一地一地的作工,带人得救并建立起地方召会。按使徒形赚来看,各地召会的兴起,多是根据这两种作法。一是有信徒移民出去,然后使徒去帮助,把召会建立起来;另一种是使徒出去作工,带人得救,建立召会,然后设立长老,把地方召会治理、教导的责任,完全交给长老。

长老在地方召会的立场上,乃是负责地方召会的行政,这一个行政是独立的;但是这个独立并不是向着使徒的。一面说,召会的行政是独立的,但是在哥林多前书里,最少有二处让我们看见,使徒对召会的责任与权柄。一处是在五章,保罗写信给哥林多召会,责备他们容让恶人的错误,并要他们把恶人从他们中间挪开。使徒保罗给哥林多召会这命令,是因为哥林多召会没有尽到该尽的责任。第二处,是在十一章末了一节,使徒保罗说到:其余的事,我来的时候再安排。由此可见,使徒把地方上的治理交给长老们,但是使徒仍对召会有责任与权柄。若说长老在地方上是独立的,这是向着使徒说的,那么使徒就不能说这话了。使徒保罗能说,其余的事,我来的时候再安排,可证使徒在那里还有他的责任。

在提前五章控告长老的例子里说到:对长老的控告,除非凭着两三个见证人,你不要接受。这是使徒保罗告诉年轻的提摩太,有关对待长老的事。在这里也可以看见,召会中长老的问题,还得摆在使徒面前,由使徒判定。是如此,就给我们看见,召会并不能向着使徒独立。如果召会一成立,把长老设立之后,召会就完全独立,甚至使徒也不能过问,就不会有以上的事例。召会行政独立并非向着使徒,长老应照着使徒带领,治理地方召会以上三处经文可以清楚证明,虽然使徒将一个地方召会建立起来,并设立了长老,把治理召会的权柄交给长老,所以,长老有治理召会的责任,而地方行政也是独立的;但这并不是向着使徒的。因为召会如果向着使徒独立,就等于是弃绝使徒;这不叫作独立,而是一种反常的情形。

在正常情形下的地方召会,若是按规则而行,就是照着使徒的带领而行,在行政上当然是独立的,这一点都没有问题。换句话说,地方召会要照着使徒的带领而行,长老应该照着这原则治理召会;因为这个工作是使徒作的,召会是使徒建立起来的,也是使徒带领的。当召会按规矩而行时,使徒就不必过问;但这并不是说,使徒不可以过问。召会虽是交给长老带领,但那里的长老或召会,若不按使徒所带领的正路而行,使徒还是要过问的。

使徒乃是要带领、扶助、改正、并建立召会,而非控制召会林前五章是一个很好的根据,当使徒保罗要哥林多召会把恶人挪开时,他不是和他们交通,乃是给他们命令。保罗甚至说,他已经在主的名里,把这样的人交给撒但,使他受管教。哥林多召会的长老若不照着使徒的带领处理这事,就不是一个好榜样,那等于是弃绝了使徒的带领。换句话说,一个地方召会的长老应该照使徒的工作,正确的带领召会往前。若是这样,当然不必使徒管,使徒也不应该管。然而,万一那个召会的长老不按正规而行,不照着使徒的工作往前,使徒当然有十足的地位过问;因为使徒的工作是带领召会。这个过问,不是要控制召会,乃是要带领、扶助、改正、并建立召会。

关于长老任期的问题,其实长老并没有所谓的任期问题,只有改正的问题。这个改正是因为圣经里说到控告长老的案件,要带到使徒面前;根据这个原则推论,那就是设立长老的使徒,有这个地位,重新整顿召会的局面和光景。因为,第一,长老是使徒设立的;第二,长老出了事,要带到使徒面前审断。若是这里有位长老,五年前是长老,但这五年来,他不长进,并且后起的人更长进,那代表神的使徒就有地位重新设立长老,并接受控告长老的案子。使徒不仅有这个责任,也有这个地位整顿。这一个设立长老和整顿的原则,乃是根据生命的程度,是在主面前建立的。

若是一位弟兄年纪不大,生命又不长进,使徒就不该设立他作长老;设立乃是根据生命的事实。比方在一、二百位弟兄中,有三位较长进的,自然就产生三位长老。 五年之后,若是其中有一位不长进,另外二位却更长进更老练了,就该只将这二位弟兄留在长老职分里。这一个整顿,乃是一个圣灵的行动。若是有一位作长老的出了事,告到使徒前面,设立召会长老的使徒,就有权利和责任去整顿;但无论是设立或整顿,都是根据生命现实的情形。

举例来说,耶路撒冷召会开始时,原是彼得领头的。然而,在加拉太二章九节说到:那被视为柱石的雅各、矶法、约翰。在耶路撒冷召会建立之初,本来彼得是位居第一,但是在这里,我们看见不是彼得第一,而是雅各第一。这证明天主教里的一个大错误;天主教称彼得是继承基督的,在使徒中间他一直是第一的。然而加拉太二章这里证明,天主教是错误的;因为在那一个时候,彼得落下去了,雅各成了第一的。

彼得落下去的原因可以在十一节里看见,当彼得到安提阿时,因有可定罪之处,所以保罗当面抵挡他。这是因为彼得没有持守福音的真理,反到体贴犹太教在肉体上守割礼的律法规条。在新约时代,因着神的福音传到了外邦,就打破了犹太与外邦的分别。然而,彼得在这件事上显得着弱,他原来惯常与外邦人一同吃饭,却在雅各那里的人来到安提阿时,彼得因为怕奉割礼的人,就退去隔离自己,而持守犹太与外邦的分别。因着他在这件事上的弱,所以圣灵不再以他为第一。

彼得原位居第一,但后来不是第一;虽然他没有从责任上落下去,但他变成了第二。所以,并非从头是第一的,到末了还是第一。你是不是第一,要看你生命的情形而定。同样的,并不是你今天作长老了,就永远作长老。我们没有世袭长老,只有现实长老这全看你现在的情形而定。或许前两年,你是长老,但今天你的情形弱下去了,你在真理上不肯出代价,不肯站住,你就不会再是第一了。我们没有所谓的任期问题,如果有,那个任期就是我们生命的情形。一个长老,若是他的生命情形弱下来了,就不再适合作老老中的第一位,二十年后,你仍是第一。若是五年后,你生命的情形弱下去了,就是第一个长老。然而,并不是今天你是长老中的第一位,二十年后,你仍是第一。若是五年后,你生命的情形弱下去了,就是有你生命的情形。这是按现实的情形,定规长老的责任和等次。若是召会的情形今非昔比,那就需要照着实际的情形整顿。这乃是前面几处圣经的涵意,所以我们所说的,乃是完全合乎圣经的原则。

值得注意的是,并非所有全时间者都是使徒。比方一个弟兄,得救四、五年,像小提摩太一样,刚刚学习事奉主,他不能就成为使徒。换句话说,在主的工作中行动的人可能很多,但并非个个都是使徒。以保罗的同工为例,到底路加是不是使徒?路加虽是与保罗同行的人,但我们从圣经中,很难看出路加是个使徒。然而我们读圣经,却能读出提摩太是个使徒,西拉也是个使徒。这给我们看见,与使徒同行同工的人,有的是使徒,有的不一定是使徒。

需要知道自己的地位,但在事奉中没有地位之分

同工都需要知道自己的地位,认识自己虽是全时间的,也列在同工之间,但不一定是使徒;更不该有一个态度,认为自己位居长老之上。我们必须清楚自己虽是全时间的,并且是在工作里,但我们知道自己的地位、自己奉献的程度、和尽功用的情形。无论我们到那里,我们不过是个弟兄,尽我们的职分,与那个地方的弟兄们配搭事奉。

使是一个地方的长老,一到事奉的时候,也都是弟兄。甚至便你是使徒,你到了一个地方上,事奉配搭时也是个弟兄。一到事奉里,大家都是弟兄;这是原则。在神的行政里,是由使徒出来设立长老。那么怎样的人,才能称得上是使徒呢?原则很清楚,就是能兴起召会,并带领召会的人。一位全时间的同工,能不能作使徒,端视他是否能带领召会。若是他不能全面的带领召会,那么他仅仅是个全时间者,在工作里有分;他还不能站在使徒的地位上。所以简单的说,一位全时间者,虽然在工作上有分,但不一定能像使徒那样,过问长老有关地方召会的事。

每一个蒙恩的人,在事奉上都必须在灵里,而不讲究甚么地位。如果因着主的恩典,你成了一个使徒,但是无论你到那里,你仍应当在灵里并在恩典中,与当地的弟兄们一起事奉。你不应当觉得你是使徒,就像在官场里的一个首长,摆出架子;那是最丑陋不堪的,不是在灵里,而是在肉体里。在灵里,众人都是一视同仁,没有大使徒或小执事之分。若是那一种感觉被带进召会的事奉,将会造成很大的难处,因为那根本就是肉体,会成为召会的致命伤。

在召会中,神有他的主权;他要把重要的责任托付给能兴起召会、并带领召会的人。这些人在主面前有主的托付和带领,他们帮助圣徒,并在一地一地设立召会的长老。这乃是权柄的问题,是主行政的管理。然而另一面,一说到事奉,大家都是弟兄,在灵里没有地位的问题。作使徒的并不是要把长老的权柄都拿去,那样的念头要不得。同样的,同工到各地,不是要去占一个位子,把权柄拿过来,乃是要成全人,扶助召会,建造召会。同工若是在一个地方,作长老所作的事,那是因为那地方的长老责任还未建立。一旦有弟兄被成全为长老,同工就应该把责任交在他们手中。

从一九三二年起,我就在这个工作里有分,一直到抗战胜利后,我在一九四六年到了南京。在那之前,我只在烟台设立过一位长老,而那个地方责任上的安排,初期都是照着倪柝声弟兄的指示作的。到了战争期间,交通中断,而那里的召会扩大了,需要也扩大,我才寻求主的引导,设立另几位弟兄作长老。直到一九四六年,我设立长老的事只有那一点点,其他任何地方我都没有设立;并且我有分于那样的事,都是受倪弟兄的指派。要知道,并非每一个到工作里的全时间者,都可以设立长老,或过问长老的事。我们都当学这一个功课,这其中的讲究是很大的。回顾已往的经历,三十年前,我对于召会中有职务的人,还看不太出来。如果那时,要我设立长老,我可能会以是为非。因着这件事是在人手里,所以人需要一点经历。在美国,有些保险公司是不受理刚拿到驾照之人的投保。

使接受,保险费也是很高的,因为对刚拿到驾照的人不放心。这实在有其道理。所以我们必须承认,经历是有价值的;不是我们一爱主,一热心,在主面前有点长进,愿意奉献全时间事奉主,就能作同工、作使徒来设立长老。每一个事奉主的人,都要学习回到灵里。一回到灵里,就知道我们的地位在那里,我们的分量在那里,我们该作甚么。若不然,我们会很容易讲理由,而不容易配搭。盼望弟兄们认清事实之后,常常回到主面前。三十多年来,我在这个工作中,前面同工行约我相当的重任,但我从来没有自己的主张。对召会行政上的事,或是对工作行政上的事,前面弟兄使问我,我也没有意见。前面同工们怎么定规,我就怎么作,有不会的,就去请益求教;在其中我学了很多。

直到抗战胜利之前,我在工作中,在召会中,从来没有多少主张。一九四〇至四五年间,我在工作或召会里若有甚么主张,也仅限于我所在的烟台召会,因为那是我一手兴起的。除此之外,在各地召会中我都没有主张,我只是处在一个听的地位。在我们中间,没有甚么组织与安排,正如同一个大家庭一样,各人有各人的地位,所以需要我们常常回到灵里,认定事实和作事的等次,这样就不会有问题。

从提多书我们看见,因着有新兴的召会建立,所以保罗安排提多去设立长老。根据事实的考量,相信当使徒保罗要提多在各城设立长老时,提多应该不仅去安排一下就走了。当他要到一个城里去聚会、交通、接触、管理时,他应该会考虑甚么人作长老比较合式。等他到了那里,他就会和召会交通,正式安排这些人作长老。之后,他应该会帮助那些作长老的,如何作长老。这意思是,在使徒设立长老的同时,也应该扶助长老。所以,老练的同工在设立长老后,还需要继续成全新设立的长老。他们不仅写信通知合式的弟兄作长老,更要到那个地方,正式的设立长老,并帮助这些新设立的长老。这样,会使过程和结果更加慎重圆满,这才是稳妥的作法。

从这里我们得到一个解答,就是同工们要清楚,不是我们列在同工范围内全时间事奉,就能干涉、过问长老的事。这些设立长老的事,是那些老练有经历的同工们才能作的。此外,每一个同工都应该知道自己的地位,该在那里事奉,而不该把自己看得比别人高;全时间事奉的人并不比任何人高,不同的只是你的时间拿出来的比较多。其实全时间者在召会中事奉,都得受长老的支配;因为他们在那里事奉,是在地方召会中,在那里的行政之下。千万不要有一个态度,以为我们是全时间的,就是同工、使徒这一列的人。求主怜悯我们,让我们知道主要我们作的事,以及我们该站的地位。我们仅仅是比弟兄们多拿一点时间出来事奉神,并且我们在一个地方事奉,还得配搭在地方召会中,听从那里长老一切行政的安排,在召会的行政下事奉。

关于工作的再思这本书,盼望我们有一个认识,就是不要把工作的再思看作是我们的宪法。倪弟兄在书中的序文写得很清楚,他求弟兄们不要把这本书当作手,这仅仅是他从主的话语中,所释放出来的一些亮光;他并没有把所有的亮光,都包括在那本书里。所以,我们可以从那本书得帮助,但那并不是我们最高的经典;最高的经典乃是圣经。

进一步说,甚至对圣经本身,我们也不能呆板的只接受字句,我们必须在灵里读。我们若仅仅照着圣经表面的字句作,仍是死的,我们必须在灵里接受。我们里面有灵,外面有圣经对照,才能担保准确无误。所以,甚至圣经也不是一个组织的法规。若是有地方的同工、长老不敬畏神,不活在灵里,只是根据圣经所说的,要保持他们行政的独立,不让人过问他们的工作,那样的工作就根本一文不值。

有人以工作的再思里的说法为依据,认为长老可以拒绝使徒。要知道,这不是一件美的事;倪弟兄写此书的本意不在此。如果有长老要以此书的论点拒绝使徒,这样的长老就已在主面前,失去他真正作长老的地位。我们要看见,连圣经都不是召会组织的法章,而是给我们一种准绳、一种道路;所以,我们众人仍要学习活在灵里。一切都是在灵里的问题,都是存心和敬畏主的问题。

若有一个工作是要控制各地召会的,这在主面前是会被主弃绝的。同工的工作,是要扶助各地召会,而不是控制召会;然而,若有人在召会中胡作非为,同工就必须予以改正。以使徒保罗为例,对于在召会中制造难处的人,他必须对付,他的态度是非常坚决,非常厉害的。为着召会的益处,他不能任凭人宰割召会,陷害基督的身体。然而,使徒保罗一点也没有意思要控制召会,他给召会的都是扶助、带领和教导。

所以,弟兄们千万不要把工作的再思当作宪法,那是完全错了。甚至我们也不可以呆板的解说新约的字句,乃必须在灵里,存敬畏主的心,一步一步寻求主的带领。只要原则上不越轨,在细节上各地都可以好好在灵里,与主交通。

## 第十九篇 认识并经历生命与召会

上一篇 回目錄 下一篇

关乎属灵以及主的事,最基本的两项就是生命与召会。然而,对于甚么是生命,甚么是召会,没有多少人知道。约翰六章六十三节告诉我们,主对我们所说的话,就是灵,就是生命。这里不是先说主的话是生命,乃是先说主的话是灵。话必须是灵,对我们才是生命。歌罗西三章四节也说,基督是我们的生命。所以,生命就是基督;基督就是我们的生命。国语和合本将约翰十一章二十五节番作:复活在我,生命也在我。这个在字番得很含糊,原文的意思是:我是复活,我是生命。 基督是复活,基督是生命,他是我们的生命。

基督如何作我们的生命呢?林前十五章四十五节说,末后的亚当成了赐生命的灵。这灵乃是为着分赐生命;他的功能、目的和意义,就是赐生命。这灵就是基督里就有生命;他进到谁里面,谁里面就有生命。这灵就是生命,这灵就是基督在旧约希伯来文以及新约希腊文里,灵和气是同一个字,意这个灵如同气一样。我们的生存与空气息相关;人要存活,第一要紧的事乃是呼吸。人或许可以一周不吃饭,三天不喝水,却不能五分钟不我们就是气。在主耶稣复活的那天晚上,他来到门徒中间,向他们吹了一口气,说,你们受圣灵。这个圣灵就是属灵的气。这是一件非常奥秘的事。正如今天我们所使用的电,科学家有许多研究,但它究竟是甚么,实在难以讲解明的,我们所使用的电,科学家有许多研究,但它究竟是甚么,实在难以讲解明,然后,宇宙间的确有电这个东西;它能使收音机发出声音,奏出音乐,使灯泡照出亮光。虽然我们对电无法说得太透,但科学家已经证实,电的存在是不多的事实;宇宙间的确存在这件奥秘的事,只是我们不知其所以然罢了。

今天,主耶稣比电还奥秘,他就是灵。我们里面的灵,就像收音机的接收器一样,当我们悔改认罪时,就调整到对的频道,能接收主耶稣这属灵的电波。这是件太奥秘的事。千万不能因着你看不见,便说这是迷信。倘若我们问读过电学的人,虽然他们懂电,但他们也没有看过电,不能把电拿给人看。同样的,主今天乃是灵,是看不见的。他曾经成为肉体,为我们死在十字架上,死亡却不能拘禁他;他在复活里成为赐生命的灵。现今,他一面坐在天上的宝座;另一面,他这复活的灵、气,已经通到我们里面。

我们就像小小的收音机,当我们将心摆正,调对频道,这属灵的电波就通到我们灵里。当你悔改相信主时,你对他说,主阿,我是个罪人,我向你敞开,接受你作我的救主。立刻在你里面,在你全人深处就起了变化。虽然这个变化并不激烈,但无论如何,你里头总归有所不同了。你称之为变化、变动,或者改变都可以,那就是主耶稣进到你里面了。他就是生命的灵;这生命的灵就是生命,这生命也就是基督。

生命就是基督;但这基督如何作我们的生命呢?他先是为我们死而复活,并且化身成为灵,这灵能随时随地进入我们里面。从他进入我们里面那天起,他就一直停留在我们里面,永远不离开。不论我们如何得罪他,他只有忧伤,却不会离开。他住留在我们里面作生命;乃是根据这一点,我们才能成为基督徒。作基督徒最宝贵的事,是认识这个生命。这个生命是谁?这生命就是基督。他化身成为灵,如同空气样,在我们悔改、认罪,接受他的时候,进到我们里面。这不是迷信,乃是荣耀的事实,也是荣耀的奥秘。他在我们里面是活的。神乐意将他儿子启示在我们里面,并且让他儿子活在我们里面,还要成形在我们里面。我们作基督徒,需要认识他活在我们里面这个事实。不理早晚、不分年龄,我们每天的生活行动、行事为人,都不是凭着外面的方法,乃是凭着里面的基督。我们里面的基督就是我们生命。这位基督在我们里面并不是道理,而是活的灵。

#### 经历基督作生命

有些刚得救的少年弟兄姊妹问说,我们不可以看电影么?我惟一的回答是,他们该问问主怎么说。他们又问:主在那里?我就指出,主是在他们里面。当他们要去看电影时,该问一问里面的主。这是很浅显的事,我们都能经历。主在我们里面是活的,他在里面管理我们。父母的管教是在我们外面,基督的管理却是在我们里面。父母在外面的管教,不能加给儿女力量;基督在里面的管理,能供应人力量。他在我们里面乃是活的基督。作基督徒最宝贵的,不是在外面作,乃是从里面作。每一天,从清晨到晚上,我们都要从里面作基督徒;无论遇到甚么事,都要凭基督活。

有些少年人问我,能不能穿某些衣服,我很难回答;因为衣服的颜色和样式很多。我便向他们指出,他们应该问问主耶稣。主耶稣就活在我们里面,甚么时候我们安静下来,心向着他,深处立刻知道该如何行。许多时候,我们的难处是在于与主耶稣有争执。比方,你里面明知道主耶稣不要你去看电影,你却还是把他拖到电影院。你得救前去看电影很痛快,里面从来没有争执的事。现在你得救了,你再去就有麻烦;因为你想去,他不愿意去,你里面就起了争执。至终,虽然他不愿意,也只得跟你去,因为他不能离开你。你在外面很快乐,他在里面却很忧伤;结果弄得你没有办法,只好作罢,回家。

主耶稣不只给我们恩典,他也常常在我们里面搅扰我们,因为他活在我们里面,管理我们。不只在看电影的事上如此,连我们说话时也是这样。或许你原来很喜欢说笑话,但是你得救后,里面进来了一位管家,在你说笑话时,好像捏了你一下。从前你说笑话,说得津津有味;现在你说笑话,他就进来干涉,不要你说。这是我们都有的经历。所以,只要我们回到灵里,回到深处,就会知道该说甚么话,该穿甚么衣服,该去甚么地方,该作甚么事。

主耶稣就是灵,许多时候我们转向他,他不是先让我们知道该作甚么,而是先让我们看见自己的错处,要我们认罪。我们若不认罪,就会和他有争执。他或者指出我们对父母的态度不对,或者指出我们对丈夫或妻子说话的语气不好,而要我们去认罪。我们若觉得为难,拉不下面皮,而不愿顺服,我们里面的争执就不断。我年轻时也爱主,但主要我认罪时,我面皮也拉不下来,不能立刻顺服。结果到了学校,上课没有平安,里面也不喜乐。同学们觉得奇怪,以为我生病了。晚上回到家,饭也吃不好,里面还是感觉该去认罪。到这种时候,就不是主耶稣要你去认罪,乃是里面的光景逼你去认罪。这样勉勉强强的认罪,里面并不痛快,弄得不上不下,好像吊在半空中;这就是我们常有的经历。

所以,你我都该学一个功课,就是当我们向着主,里面得着开启时,主的要求,我们一定要顺从。主若光照你,指出你对母亲错误的态度,你就要去认罪,寻求赦免。当你到母亲跟前认罪时,你里面就喜乐,有如腾云驾雾。你周围的同学看见你如此喜乐,也会非常希奇。顺服基督与不顺服基督,真是有天壤之别。这就是作基督徒。

其实,作基督徒很简单。比方,有时你到商店里,正拿起一样东西,里头说不要动,你就要快快放下来。你若不是那样爽快,里头明知不要动,却仍然去动,这就与主有了争执。到末了,不论你买或不买,都不喜乐;因为与主有争执,所以不愉快,又失味道。作基督徒就是这样简单,只要照着里面生命的感觉生活。我们所事奉的是又真又活的主;我们作基督徒,不是学大道理,守成百的教条,再加上许多规章。作基督徒就是有这样一位活的灵,天天活在我们里面,我们只要学习向他敞开,让他活。

此外,我们里面的生命也需要得着味养,而得以维持。就如我们身体的生命需要饮食,主耶稣在我们里面的生命,也需要得着味养;这个味养就是吃主的话。每一个得救的人里面都有主的灵,还需要再有主的话。我们若真爱主,愿意生命长进,就要使这生命得保养,受味养。我们必须学习每天找出时间,打开圣经来读。或许你读了六、七节,只明白一、二节,就用这一、二节的话有点祷告。你要将所读而明白的话,化作祷告;这就是藉这读经和祷告与主交通。

这个实行每天只要十分钟,最好在早晨。你若是连十分钟都不肯作,就是懒惰,就是爱过于爱主耶稣。尤其早晨的时候,是很可爱的,但是你一爱,就不能爱主耶稣。到底你是爱主耶稣,还是爱你的呢?你只要稍微挪出十分钟,你的属灵生命就会改样。你若原本应当六点半起,就早起十分钟;在这十分钟之内,不作别的事,就是亲近主。曾有一位青少年问我:李弟兄,我早上起来还未梳头、洗脸,可以亲近主么?主耶稣容让我们这样随便么?我告诉他说,主耶稣喜欢你一早起来就亲近他,在你未摸任何事以前就亲近他。你这样接触主十分钟,甚至二十分钟,你在主面前就吃饱了。

这不是要你去研究圣经,乃是要你天天吃喝享受他;这样积少成多,基督徒的生命自然长大。要知道,圣经不单是为着我们的研究,更是需要消化在我们里面,从我们灵里放光。盼望你们都实行这件事,尤其是带领青少年的服事者,一定要想办法与青少年办交涉,带领他们这样吃主、喝主。若是在台北有六、七百位这样接触主的青少年,再过十年,这六、七百位青少年,将会成就何等大的事。除了认识前经历基督作生命,我们还需要对召会有认识和经历。以弗所一章末了告诉我们,名会就是基督的身体。我们这些人就是他身体上的肢体。我里头有基督,你里头有基督,我们有一个人里头都有基督,我们个个都是基督的肢体。当我们配搭在一起就是身体,就是召会。主在这时代的目的,就是要得召会;就是他的身体,来彰显他自己,正如我的身体是为着彰显我。若是我没有身体,只有看不见的魂进到房身里,并且忽然说起话来,恐怕房里的人都要受惊吓。若是我只有一个头,没有身平,也无法彰显自己。主耶稣虽然充满了宇宙,但是他在地上、在人中间,需要彰显他自己,这就需要身体。这身体是由我们这些众肢体,就是所有有他在里面作生命的人构成的。

故此,我们得救之后都必须过召会生活。若是你没有召会生活,就如同身体上的肢体脱节了。比方,有的人眼睛很好看,很有神,但若将它们挖下单独摆列,那是何等吓人的事。若是单有一只手放在椅子上,也会把人吓走。并且这只单独的手就失去功用,因为它与身体脱节了。我们是基督身体上的肢体,就必须与召会中其他的肢体联络一起。否则,我们若是与召会脱节,就会变作可怕的人物,自己也会慢慢枯竭。

撒但的攻击和破坏,目的就是要把主的身体四分五裂。试想今天基督教有多少宗派?仅仅台北这个地方,就有许多派别。这些派别、宗派、公会都是分裂;分裂破坏主的身体,是得罪主的。今天你我都得救了,都知道主的目的是要得着一个独一的召会,我们就必须好好活在召会中。主的身体是独一的,不可以分开、分裂,所以我们不能走公会的路,必须走召会恢复的路。走恢复的路,分下,分裂,所以我们不能走公会的路,必须走召会恢复的路。走恢复的路。我守合一的立场召会恢复的路是甚么呢?就是恢复合一的立场、确定的立场。我们是基督徒,就在基督的身体里;无论我们在甚么地方,都在一个召会,一个身体里。我在台北是在一个召会里,在台南、台中还是在一个召会里;到香港、纽约、伦敦仍是在一个召会里。这是确定的立场、独一的立场,在地方上彰显基督身体的一;若没有这个立场就会混乱。

许多青少年弟兄,曾郑重在主面前,并且当众人、众天使表示,愿意一生全时间奉献给主。对于这些愿意全时间奉献给主者,以及凡有心愿全时间事奉主者,盼望你们在这件事上不要和你们的家长辩论,更不要与他们呕气,引起忿怒。他们若表示不满,你们应该用温柔的态度对待,并且给他们一点安慰,告诉他们关于这件事,你们仍然摆在主面前,请父母不要太担心。其次,也是最要紧的,就是你们必须要有生活的见证,要有一种得胜的生活显在他们跟前。第三,要为他们祷告。

你们不必太快、太早告诉他们。如果你们现在读高中,或是在大学一、二年级,最少还有几年才大学毕业。或许二、三年之后,主在你们身上有特别的带领,父母亲已经蒙恩得救,那时他们可能就愿意将你奉献给主。所以在这件事上,你们需要有智慧。

主的呼召并非外面打雷的声音,也不是外面的说话,最宝贵的是你里面有一个心愿;这个心愿无论如何都不能磨灭,并且越过越深,越过越重,越过越清楚。这就是最可靠蒙召的根据。你有这个心愿,就可以根据这个心愿向主祷告,告诉他:主,若是出乎你的,求你在外面一步步成就。此外,想要事奉主的少年人,最好要大学毕业。因为在这个时代,受普通的高等教育并不算特别。不仅如此,我们也要认识事奉的意义。

每一个得救的人,应当都是事奉主的人,只不过有的人拿出来的时间多,有的人拿出来的时间少。全时间事奉的人,就是把全部的时间都拿出来事奉主。全时间事奉主不一定是站讲台,不一定是讲道,有时候是到外面传福音。至于你们将来全时间作甚么事,那还需要随时受主引导,也要有召会工作上配搭的考量。例如,保罗事奉主,他也织帐棚,那是逼不得已的。严格说,召会应该好好顾到保罗的需要;然而,召会不彀忠心,逼得保罗只得织帐棚,顾到自己与同工的需要。有时,全时间事奉主的人,也可能被一种环境所逼,需要带一点职业;但我们要当心,避免被职业拖去。

有的人全时间是终身单身事奉主,有的人全时间是结了婚,有家庭、孩子,还是能事奉。这全在乎你的心愿,也在乎你的信心,并你与主之间的交通。这件事并没有定规,乃是灵活的。有的人全时间不只顾到自己一家人,同时还能供给其他人。主是无限量的,他是受我们的心愿和信心的限制。我们所题的这些事,并没有难处,不是你全时间事奉主,就不要结婚;也不是你结了婚,就不能全时间事奉主。例如,盖恩夫人也有家庭,但是主藉这她所作的,甚至超过有些全时间事奉者。这样的人并不少,宾路易师母是另一个例子,同样有家庭、丈夫,然而她也为主所用。因此,要全时间事奉主,并不影响结婚的事。

至于求学阶段,为着事奉主要选择甚么科系,其实不必太定规。有人觉得选择诸如文学、外文或历史的科系,可能比较有用;有的人觉得读点别的系也会有用。这都可以;但总不要选择太冷僻的科系。若是有个科系你考取了,其中也有主的主宰,就不要自己作选择。若是有人没有考取大学,想要学个手艺作生意,这也可以。然而,在你学手艺时,仍要祷告主、亲近主,并且尽力事奉主。所谓有志者事竟成,只要你有事奉主的心志,他一定会为你成全。

将来你们全时间事奉主,绝不要到一处没有地方召会的地方。你年轻时到一个没有召会的地方,如同没有出路;总要找有召会,也有年长弟兄们带领的地方。你把自己交给年长的弟兄们,才能有所学习;否则,就好比人读书不进学校,学医不进医院实习。藉这年长弟兄们的带领,加上召会的配合,你才能实习操练。在你们求学的阶段,不应该因着追求主,将读书的事荒废。我们的学科不能读第一名,起码也得读中等。然而,我们也不该一直爱书本,完全不理睬圣经,那又是太过;总要过一种平衡的生活。

总之,你们一定要把书读好。为着把书读好,你们或许不能参加所有的召会例会,但是一些主要的聚会,还是要参加。此外,你们要操练天天读经、祷告、亲近主,作为将来事奉的准备。同时,在召会中可以操练学习有一点事奉,向年长的圣徒学习,就能积少成多,看见果效。当你们大学毕业后,时间宽裕一点,就多学一点;这些都不是硬性的,全在于你们的心愿。

我们都该相信神主宰的权柄,例如摩西在埃及王宫里,并非出于他的选择;之后在旷野牧羊,也不是他的选择。然而,他一直都有事奉神的心愿。所以,你们有事奉神的心愿,就要靠主的恩典保守。至于能不能读大学,读甚么学校、甚么科系,毕业后该不该出国深造,这些事我们的选择不一定最好。你们应该极力把这些事摆在主手里,让主成全,不要太由自己硬性定规,也不要太由别人硬性安排,那些都不一定有用。当我七、八岁时,不知何故,我的母亲就将我送到读英文的学校;那是主的主宰权柄。当时我只是读一读,不用也不讲。然而有一天,主把我带到美国,为他作工;这时,所读的英文就能用得上。所以,我们要看见主主宰的权柄,并接受他主宰的安排。

## 第二十篇 与少年工作有关的交通

上一篇 回目錄

我们要注意少年人的工作。为着得着少年人,也必须注意儿童工作,所以需要有儿童聚会。盼望弟兄们起来担负责任,重新整顿儿童教材。最好一、二年级一班,三、四年级一班,五、六年级一班,一共分三级作儿童工作,给他们一点基础上的认识。接着再作中学生,以及大专生;盼望各地召会都积极的作。这些大专生会集中在几个地方,如台北、台中、台南。这三个地方的大专工作要特别的作,因为大专工作等于儿童工作、少年工作的收网。

今后我们必须好好整顿大专工作,无论是台北、台中、或台南,都要整顿。这些正是我们儿童工作,以及少年工作收网的地方。我们若作得好,就能得着一些人,全时间为主使用。这需要全岛各地召会的配合,盼望在各地的大专工作里,能找出有用的人。附带的,我们要好好作侨生工作,将来从外地来的学生圣徒会更多;我们要在召会中经常带领他们。等他们回去之后,不仅能加强所在地的召会,更能供应生命。

我请求各地长老,要注意儿童工作、少年工作;也请求同工们,必须接受负担,寻求今后如何带领这班有心事奉主的青年人。一面维持他们在神面前的心志,另一面栽培他们,成全他们一生事奉主。便将来他们进到职业里,不论是作职员、教授,甚至进入家庭,他们在各召会都能成为有用的人。侨生回到侨居地,也可以帮助各地召会。这些人在同工手下受带领,将来就能有成百的人被成全,到欧洲各地开展。这是极有价值的一件事。

若是各地召会配合得来,同工也赶得上,相信台湾要蒙主大大的祝福。主不仅要赐福我们的国家,也要使用我们往外开展主的见证。所以,千万不要只想要有一点个人的追求,现今实在是最好的时机,我们都要豫备好,竭尽所能的与主配合。盼望同工多有寻求,并接受负担,为此多有祷告。对于少年人具体的带领张湘泽弟兄:当我们为这些少年人来在一起祷告、交通时,我们接受了负担,要给他们好的服事。现在我们要交通如何服事这些少年人。首先,是关于召会的责任。召会的长老,需要把这些少年人带到主面前。每一位年长者都要从主手里,至少接过一个少年人来照顾;把他当作是我们在主里的真儿子,甚至看他们比自己的孩子还要重。

其次,在带领上有三方面的讲究。第一,要帮助他们好好用功读书。他们功课上若有缺欠,要想办法帮他们补救,让他们的功课不落后。第二,是性格的操练。我个人感觉,台湾大专生的性格不行。有几次,年轻的弟兄因着兵役的事找我交通,说到他们身体的状况不行。我就劝他们要受管制,好好锻炼性格。我们帮助少年人,一定要帮助他们操练性格。倪弟兄所写主工人的性格一书,可以作为参考。第三,要帮助他们在召会中有正常的属灵生活,在生命上有追求,并要有正常的读经祷告。除了功课以外的时间,一定要把他约束在召会里。

到了暑假就需要有训练。这种训练,就着已往的经验看,必须在一起生活,才会有果效。我们三个地方的召会,连着三年暑假,青年聚会都在一起。去年只作一个功课,就是奉献;今年则是对付罪,从早到晚活在主面前。这样专注在一个题目上,效果就进去了。若是一地的力量不彀,就要和各地配搭;每个地方的长老都有分,有的在事务方面,有的在训导方面,也有的作劝勉的。召会中的少年人都摆在其中,全时间的也配搭在里面。

我的确盼望这里的同工,能有几位寻求主的引导和负担,或者明年暑假能先办第一期训练,这是极其需要的。我们绝不能放松,一放松就有了缺口。不论到时我能不能回来,你们要先这样作,要寻求主的引导。有弟兄题议,或者由同工来作,或者由某位弟兄来服事,要把这些已经表示愿意全时间事奉主的少年人的总名,抄成一分与各地召会保持联络。说到要训练年轻人事奉主,我们一定要有计画,并且要有实际、具体的步骤。我们回头看倪弟兄已过的训练,也是一期一期,一步一步的往前。盼望同工接受负担,彼此配搭来带领训练。