# 目錄

# 用灵与话带领少年人

- 第 1 篇 知识与生命并重的带领
- 第 2 篇 属灵知识的教导(1) 基督的神性
- 第 3 篇 属灵生命的带领 (1) 神的创造与神是生命
- 第 4 篇 属灵知识的教导(2) 基督与万有
- 第 5 篇 属灵生命的带领 (2)
- 第 6 篇 服事者需要操练灵以及为主说话的技术
- 第 7 篇 属灵知识的教导(3)基督的成为肉体
- 第 8 篇 带领人认识主是话又是灵
- 第 9 篇 倚靠灵为神作工,借祷告尽话语的职事
- 第 10 篇 带领人用灵化祷圣经
- 第 11 篇 属灵生命的带领(3)认识十字架
- 第 12 篇 属灵生命的带领 (4) 十字架的应用
- 第 13 篇 合于圣经并合于圣灵
- 第 14 篇 话是神的出来, 灵是神的进入

# 第 1 篇 知识与生命并重的带领

回目錄 下一篇

# 少年工作服事者需要学习五件事

本篇信息要说到如何带领各地的少年人。首先,我们要来看有分于少年工作的服事者,该有的五点学习。第一,服事者必须针对少年工作的材料和技术有研讨。我们应该研讨青少年聚会中,该用什么材料,以及用过的材料得当不得当,实用不实用。此外,我们都知道,凡制作一件东西,不只要有好的材料,更要在技术层面上作相当的研究。所以,我们也当研究什么样的作法最有果效。这不是短时间内能断定的,乃需要大家一起研究,并到各地实习,看看是否实用、有效.再来讨论改进。

第二,我们会提供一些教材,包括纲目、分段和路线,希望服事的人能好好默想这些教材,并且经过灵里的消化调和,灵活的运用这些教材。第三,服事者必须练一些诗歌;因为在青少年聚会中,是需要领唱的。所以,服事者对少年人常唱的诗歌,要多一点了解。第四,服事者要为青少年聚会多有祷告。第五,众人在聚会中要学习调灵。我们来在一起,不要像世界的学术机关,来了就坐在会中,等着别人讲话,然后作笔记。每次聚会应该是我们众人交通,和灵里相调的机会;我们应该很自由的在灵里敞开,把感觉和难处交通出来。祷告时灵都要出来,不要等待。这五件事是我们带少年人时,需要学习的。

# 我们中间少年工作的简史

我们中间作少年工作,可说是从一九三五、三六年正式开始的。换句话说,我们中间在一九三六年以前,在少年人中间的工作并不多。一九三二年,倪柝声弟兄到了山东省府所在地济南,在齐鲁大学向一群医科学生传福音,带了相当多的人得救之后,济南才开始有一班人起来正式聚会。那可说是我们中间头一次的少年工作,但不具什么规模,仅限在那个地方的一个医科学校里。

到了一九三六年,在北平,少年工作的推动比较积极。那时,正当日军侵华之前,全国第一的教育中心就是北平;那里有最多的大学院校,并且最好的大学也几乎都在北平。当时主在北平最好的大学开了门,第一个开门的是协和,协和大学在当时,是世界知名的医学院,里面有许多护士是我们的姊妹。并且有一些学生和医生,也成了我们的弟兄姊妹。同时在清华、燕京两所非常好的国立大学,主也为我们开了门。从那时候起,我就在少年工作上担负相当的责任,而后这个工作一直扩展在少年人中间。不过,是以少年护士学校居多,所以我们中间的护士姊妹相当多。在天津、济南、上海、南京、苏州都有一些护士学生,是我们中间少年工作的对象。

到了一九四六至四八年,在上海的少年工作比从前更广、更具体。那时,在交通大学有好多位少年弟兄,是当时少年工作主要的对象。此外,在上海有一个上海医学院和国防医学院,在南京有一所中央大学,主都为我们开了门,有不少人得救。这样,我们在工作上就学了一些经验,对教材该怎样取舍,以及技术该怎样运用,都有了一些认识。

# 少年工作极有前途

到台湾来以后,弟兄们也作了一些少年工作。开头时,我还陪着弟兄们有些交通;后来因着忙于其他工作,我几乎没有过问少年工作。这几年来,台北少年工作的情形有所开展,负担在我们身上也就越过越重,长老们都觉得应该好好注意。

至于我个人到海外,无论是到马尼拉还是香港,凡是大的地方召会,我都向他们题议,推动他们多注意少年工作。这几年来在马尼拉,有许多少年人被主得着。在香港的光景也不错,已过这个寒假,香港少年人聚会有将近三百人。香港召会比台北小,但人数也达到了二百五十位以上。现在,香港召会一直在向少年人传福音,因为得着学生很有意义。我们只要得着一个学生,就会有生生不息的发展。因为得着一个学生,他会再去得两三个,这两三个又会再去多得几个,可以生生不息的传下去。同时,少年人被主得着,还可能影响他们的家庭。

所有服事者都知道,少年工作是相当有前途的。他们现在十五岁,再过十年是二十五岁,就会相当有用。二十五岁的人再过十年是三十五岁,就可以在召会中作长老了。这个前途是无可限量的。中国话说,后生可畏,实在是对的。五十岁的弟兄姊妹都定了型,不太容易改变,不太容易再产生状元。但在少年人身上,却是指日可待。所以这几年,我们相当注意这个少年工作。

# 带领上要知识与生命并重

根据已过的经历,我们知道必须给少年人属灵的内容。这属灵的内容,一面要有属灵的知识,一面要有属灵的生命。对于少年人的带领,这两面是不可或缺的。不能偏在知识一面,也不能偏在生命一面,必须两面平衡。事奉主的人都知道,神在宇宙间有一个定律,什么事都是平衡的。我们越摸事奉,越觉得一切的事都得平衡才有效。比方,神造人的两只手是平衡的,两只脚走路也是平衡的。平衡的事在宇宙间不胜枚举,比如,一个家庭有丈夫也有妻子,社会中有男也有女,这就是平衡的。

作工治理召会,也要抓住凡事都有两面的原则。在旧约,我们清楚看见,神治理他的子民,乃是一面有君王,一面有祭司;祭司平衡君王,交通平衡权柄。我们今天对神儿女的带领也是如此。我很宝贝使徒们所说的:「我们要坚定持续的祷告,并尽话语的职事。」(徒六 4。)使徒们不只讲道,尽话语的职事,也坚定持续的祷告;他们的事奉是平衡的。

因此,我们服事少年弟兄姊妹,也得守住这个平衡的原则,要给他们属灵的知识,也要给他们属灵的生命。不是先给知识后给生命,乃是二者互为因果,也相互平衡。可以说,我们所给他们的教材,内容绝对是属灵的;不过教导上,应该采取近代的教法。我们对少年人的带领,也就像是对召会的教导聚会,应该有三分之二是教育性的。比方,我们的传讲固然在于灵,但这个传讲,里头要有条理、有思路。这个条理、思路完全是为着打动人的头脑,是理智的,所以是教育性的。然而,我们的传讲和世界的教育是不同的,因为世界的教育只有知识,没有灵,而我们的讲台信息是有灵的。我们讲台信息的灵,是根据或凭借教材而有的,其中是带着教育性的。

我们传讲信息,必须打动人的魂,通过人的魂,才能叫人受感动。若是你不能讲得让人的魂里清楚,就无法叫人受感动。你若是把一篇道讲得糊里糊涂,就不能盼望人灵里受感动。所以,我们传讲信息,固然必须用灵,但也必须叫人的头脑能明白。一篇好的信息,话语一打开,人的思路就开,就明白;并且话里面还调着灵,有灵作后盾。讲台的话不光要叫人头脑清楚,还要能透过人的头脑摸着人的灵;因为这话是从灵里说出来的。

因此,一篇好的讲台信息,讲的人头脑是非常厉害的,思路也都是通达的。那一句话在先,那一句话在后,条理在那里,重点在那里,思路都是非常清楚明确;说出去时,能开人的思路,点人的心窍。所谓心窍就是人头脑的故事,魂里的故事。好的讲台信息,同时也要有灵,因为灵会借着思路,往外推动属灵的内容。当讲者说出去时,他的话是满带

着思路,能开人的心窍,叫人明白。同时,他的话也带着灵,能碰着人里面的灵,使人的灵里响应。所以,讲台信息是无法脱开教育性的。

我们带弟兄姊妹查读圣经,研究一个属灵题目,也是属于教育性的。所以,带领青少年聚会时,首先要领会我们的对象是受教育的对象;因为他们正在读书阶段,对一切的教导,都有一个受教育的头脑。学校从小学起到初中、高中和大学,都是教育性的。你对他们所说的,若是不合他们教育的体制,没有教育性,他们就会觉得落伍。所以,要顺着他们教育的头脑,把属灵的知识与生命,教到他们里面。这就如同铁路已经铺好,只要顺势搭火车往前.不必徒步行走或是另觅蹊径。

少年人都是受教育的对象,他们来聚会,不该像一般作礼拜的人,只是听一篇道。他们是要固定的经过一些学习的过程,比方,他们读初中,一读就要三年,高中也是一样,而大学是四年。他们是一直固定的在学习,所以,我们对他们的带领,应该分几年的工夫,随着他们的学年作分班带领。若是我们每年都分级教授,那是最好、最理想的情形。有的人初中毕业,也从我们召会的初中带领毕业:然后开始高中的学习。高中毕业又开始大学的学习。

比方,台北市召会有几千位弟兄姊妹,家中的儿女有许多是读小学六年级,下半年开始读初中的。当他们一升上初中,就应该马上为他们成立一个班,有一套属灵的教育。等他们初中毕业后,这一套也教完了,立刻就到高中,接受高中的另一套教育。等到他们上大学,又有四年的属灵教育。若是这样,少年人一直受带领,十年之后,光景必定大有可期。我们要这样作,并不是太难。

# 采用近代教学法

我们应该根据少年人受教育的头脑,和他们的环境,善用我们的属灵材料,以现代科学教育的方法施教。我们必须承认今天无论是东方、西方,一概都接受这种教育制度,与科学教育方法;所以,我们也该采取这种作法。当然,材料绝对要属灵,教法则要采近代的数学法。

比如,数学是一个体系。若是教育家要教育下一代,就必须分析考量整个教育体制中,这个数学的体系里,要用那一部分教小学,那一部分教初中,那一部分教高中、大学,甚至研究所,才能把整个人类数学体系的学问,传承给下一代的青年人。任何一项学问都是这样,这就是近代的教育。

我们该采取这个教法,把我们这一套属灵的体系,带到少年人中间。我们可以分为两面,一面是属灵知识,一面是属灵生命。盼望有弟兄或姊妹能编出一套体系,什么是关于知识的,什么是关于生命的,都有一个系统;初一学什么,初二、初三学什么,到了高中、大学又该学什么,都有一定的进程。这十年的工夫,我们应该想办法把这个属灵体系的内容,完全传输到下一代里面。实在说,我目前没有工夫预备这个教材;我只能向大家建议,试试看能不能作出来。

### 灵活运用教材

现在,我们的青少年聚会还有难处,因为不同的年龄层需要有不同的带领,初中生有初中生的带领,高中生有高中生的带领,大专有大专的带领。所以,在教材的预备上,应该灵

活运用。比方,同样的历史教材,今天我教小学是用这一套,教高中就要加一点,教大学又要再加一点。以主耶稣的神性这个题目来说,对初中生我们可能只给二节圣经,

对高中生可以多加一些,对大学生就可以把全部经节和内容都给他们。所以,题目是一样的,但材料是增加的。这就是灵活运用的原则。

生命方面也是如此,带领初中生认识肉体、认识血气,乃是浅显的、简单的带他们认识。对于大专的弟兄姊妹,就要应用得丰富些;虽然也是讲认识肉体,不过教材有轻重、深浅、多少和高低的分别。这些都要灵活运用。

路我们已经知道了,现在最难的就是这个教材。然而,我们要考虑那一点先讲,那一点后讲,这在准备教材的技术上,是个大问题。若有人接受负担编写教材,那就太好了,因为这的的确确是个需要。

# 教材的重点方向

在少年人的聚会中,可以一周给他们属灵知识,下一周给他们属灵生命,那一项在先都可以。至于给的时候,必须是教育的方式;当然传讲一定要有灵。他们接受也是以受教育的方式,像读书一样,要读得懂,同时还要有习题、操练,并且要应考。这是近代教育的方法。我们的试题、操练以及应考,要比一般学校认真。因为一周只有一次,不能马虎。他们一周来一次,就得算一次,认真的带领他们,不必求多,但务要作得透彻。

关于教导属灵知识,特别对中学生而言,带他们逐卷读经虽有益处,但不如带他们专题式的进入来得好。在属灵的知识上,可以简要的分为四大项:基督、救赎、生命和召会。可以说,全本圣经就是以这四大点为中心,所有的圣经节都可以分类在这些点里面。

这四大点可以用一句话连在一起,就是基督来成功救赎,叫人得着生命,为要产生召会。 我们给人的属灵知识,都要关乎这四点,甚至可以应用这四点,对初中生编一套课程,对高 中生编一套课程,也为大学生编一套课程,带他们循序的认识基督、救赎、生命和召会。

关于属灵生命的带领,可以用灵命四层来说,第一层得救层,是基督在我们里面。第二层复兴层,是我们住在基督里。第三层十字架层,是基督住在我们里面。第四层属灵争战层,是基督长成在我们里面。这只是简单的概说,生命的重点是很细的,我们无法在此细说。

# 第 2 篇 属灵知识的教导(1) 基督的神性

上一篇 回目錄 下一篇



# 关于基督的十个重点

对干少年人属灵知识的教导, 第一项是关乎基督。论到基督, 我们必须注意十个重点, 第一,是有关基督的神性。第二,是基督与万有。第三,是基督的成为肉体,这包括祂的人 性。第四,基督的钉死十架。第五,基督从死里复活。第六,基督成为那灵。第七,基督的 升上高天。第八, 基督的赐下圣灵。第九, 基督的再来与设立国度。第十, 基督作永世的中 べ。

# 有关基督神性的重要经节

现在我们来看有关基督神性的重点。基督从太初就有, 这是说到基督的永远性与他的 神性:基督的神性与祂的永远性是无法分开的。在这一大点里,要带少年人看见这一位救 主是无始无终、自有永有、永远存在的一位神。

关于这点,我们会点出一些重要圣经节,你们可以当作材料应用,但在应用时,需要 灵活。带初中生只要选几点,带高中生再加上一些,带大学生就可以统统给他们。这样的 大题目, 不一定要一次上完, 也许需要两三次。

# 从亘古, 从太初而出

第一处经节,是弥迦书五章二节:「伯利恒以法他阿,你在犹大诸城中为小,将来必有一 位从你那里为我而出,在以色列中作掌权者; 祂是从亘古,从太初而出。」马太二章五至六节 引用这话,证明基督这位救主、掌权者要降生在犹大地的伯利恒。弥迦书五章二节说,基督要 生在伯利恒, 明显指着祂要在空间里出生; 既是要生在空间里, 当然就有时间性。然而, 这节 的后半又说, 祂的根源是从亘古, 从太初而出。所以, 这位救主虽然是生在时间和空间里, 但 祂是从亘古、从永远里就存在的。

亘古就是已往的永远, 是没有起头的, 不知从那里来, 也不知是怎样开始的。太初是在时 间之前的,是指还没有时问以前。太初和起初不同,起初是有时间的,而太初是在时间之前的。 所以,约翰一章一节说,「太初有话。」创世记一章一节说,「起初神创造诸天与地。」前 者说到主耶稣的来历是太初,是无始的;后者说到宇宙的创造,是在起初,是有开始的。请 注意这里所解释的话, 浅显的是为着初中生的: 不深不浅的是为着高中生的: 比较深一点是 为着大学生的。这需要你们自己去应用。

### 太初有话

第二处圣经是约翰一章一节:「太初有话,话与神同在,话就是神。」十四节又说, 「话成了肉体,支搭帐幕在我们中间。」这里说,太初有话,话就是神,话又成了肉体, 住在我们中间。这就证明,这位太初就有的神、就是基督。这位太初就有的基督、祂不仅 是神,也是话;话乃是说出来的神,是发表出来的神。祂在太初的时候,虽然还没有说出 来,但祂就是那要说出来的神,祂在那时候就是话。

在这里,我们看见约翰写这卷福音书相当有哲学头脑,不要以为约翰是个很简单的人,他写这卷书乃是要应付当时的哲学问题。当时的哲学家对主耶稣的神性有很多的辩论,约翰写这卷福音书就是应付那个问题。约翰告诉大家,基督就是发表出来的神。如果神仅仅是神,而不是基督,意思是神仅仅是神,而不是话。这就是说,没有发表、说出来的神。基督是话,就是说出来的神。这一位说出来的神,乃是在太初就有的;虽然那时祂还没有显出来,但祂已经存在。祂在太初里,准备把祂自己说出来,把祂自己发表出来。祂在太初里不只是神,也是话。神是它的本质,而话是它的发表。本质是神,发表出来的神是话。这些比较哲学性的内容,可以教导大学生。

# 有一子赐给我们, 它的名称为永远的父

第三处是以赛亚九章六节:「因有一婴孩为我们而生,有一子赐给我们……祂的名称为……全能的神、永远的父。」祂虽然是一个子赐给我们,但祂却是父。这位全能的神,是相对于前面的婴孩;祂虽然是个婴孩为我们而生,但祂却是全能的神。所以这节圣经,前头题一个婴孩、一个儿子,后面题到一位全能的神、永远的父。这是对比的说法。这点无论对中学生还是大学生都实用,要点出这里的对比性。子和父是一位,婴孩和全能的神是一个。这是顶奇妙的一处圣经,是指主耶稣说的。

当主耶稣在地上的时候,特别是约翰福音称祂作「子」,例如三章三十六节:「信入子的人有永远的生命;不信从子的人不得见生命。」五章二十二节:「父也不审判什么人,乃将审判的事全交与子。」并且三章十六节说,「神爱世人,甚至将祂的独生子赐给他们。」可见,这一个要赐给我们的子,就是主耶稣,祂是神的独生子要赐给我们。接着又说,「信入子的人有永远的生命;不信从子的人不得见生命。」(36)而且这位「子与父原是一」。(十30)所以,这一位赐给我们的子,祂的名就是永远的父。永远的父,就是亘古的父。若是要讲给初、高中生,单讲以赛亚九章六节就够了,若要讲给大学生,可以加上约翰福音的经节。

### 你的年数没有穷尽

第四处是诗篇一百零二篇二十四至二十七节:「我的神阿,……你的年数世世无穷。你起初立了地的根基,诸天也是你手的工作。天地都要灭没,你却长存;天地都要像衣服渐渐旧了;你要将天地如衣裳更换,天地就改变了。惟有你仍是一样,你的年数也没有穷尽。」这里说神的年数没有穷尽,祂也是永不改变。希伯来一章十至十二节引用了这段话:「主阿,你起初立了地的根基,诸天也是你手的工作;天地都要灭没,你却长存;一切都要像衣服渐渐旧了,你要将天地像外衣一样卷起来,天地就像衣服一样改变了;惟有你仍是一样,你的年数也没有穷尽。」这话乃是指着基督说的,给我们看见了几个点。第一,祂是在天地被造之先就有了,天地未有之先,祂就存在。因为地的根基是祂所立的,诸天也是祂手的工作。这证明祂是无始的。第二,即使天地灭没废去,祂仍是一样;这证明祂是无终的。所以,祂乃是永远的一位。

### 从亘古到永远, 你是神

第五处圣经,诗篇九十篇二节:「诸山未曾生出,地与世界你未曾造成,从亘古到永远,你是神。」这里的「从亘古到永远」,原文是从永远到永远,第一个永远是已过的永远,第二个永远是将来的永远。从已过的永远到将来的永远,「你是神」。我们怎么知道

这是指基督呢?乃是根据诗篇一百零二篇,因为一百零二篇说到,神是永远的神; (24~27) 而希伯来一章十至十二节引这段话,乃是指基督说的。所以,诗篇一百零二篇是指着基督,九十篇当然也是指着基督。基督乃是一位从永远到永远的神。

# 我是那我是

第六处圣经是出埃及三章十四节:「神对摩西说,我是那我是;又说,你要对以色列人这样说,那我是差我到你们这里来。」「我是」这神圣的名称,指神是自有永有的一位;自有是无始,永有是无终,就等于从永远到永远。神说,「我是那我是。」这说出祂是那无始无终的,从永远到永远的神。这也是指基督说的。

# 我是阿拉法, 我是俄梅嘎

第七处在启示录一章八节:「主神说,我是阿拉法,我是俄梅嘎,是今是昔是以后永是的全能者。」阿拉法是希腊文二十二个字母的头一个,俄梅嘎则是末一个。这说出主是首先的,也是末后的。同时,祂是今是昔是以后永是的全能者,「昔是」是指已往,「今是」是指现在,「以后永是」是指将来。基督乃是这样的一位,从已过的永远到将来永远的全能者。

# 无时日之始, 也无生命之终

第八处是希伯来七章三节:「他无父,无母,无族谱,既无时日之始,也无生命之终,乃与神的儿子相似,是永久为祭司的。」这里陈明神的儿子——基督是永远的,祂无父,无母,无族谱,无时日之始,也无生命之终。

以上第一至七处的经节都可以当作教材给初、高中生,但第八处完全是为大学生的。 这些经节,应该都要带他们背诵,但也不需要背整节或全段,可摘取里头重要的句子来背。 这样,他们对基督的神性与永远性,就会有一个基本且清楚的了解与认识。

# 第 3 篇 属灵生命的带领 (1) 神的创造与神是生命

上一篇 回目錄 下一篇



# 教导要依照年龄而深浅有别

我们对于青少年的带领该有两条线;一条是属灵的知识,一条是属灵的生命,这两条线是并行的。虽然我们无法每次聚会都同时顾到,但是可以间隔的作,一周给知识,一周给生命。我们在前面的信息已经题过知识的一面,这里我们要谈一点对生命的认识。对于不同程度的年轻人,我们的作法要有分别;为着初中生可以浅一点,高中生可以深一点,大学生可以更深一点。到了应用的时候,则需要灵活,不要太硬性规定;带领的时候,要照现实的情形,而有深浅不同。

对年轻人的带领不要像讲台的方式,乃要给他们一个重点和一些圣经节。若是遇到他们不懂之处,就要停下来再讲一遍,并要他们记下重点。然后,要他们回去研读。等下一次来的时候,就要应考。虽然他们可能觉得为难,但是这样作对他们绝对有益处。每次聚会都该用前一半时间考试,后一半时间上课;这样,就能使他们印象深刻,也能使所教导的内容深深扎根到他们里面。每当有人应考时,别人都会得到帮助。这是一条训练年轻人头脑,并帮助年轻人最好的路。

# 聚会开头的话要引起人兴趣

当我们对青少年说到生命的事,在开头时,应该说一点引起青少年兴趣的话,但这样的话不要太多。比方,我们可以说,这整个宇宙的意义、生趣和味道都是在于生命。想想看,若是将宇宙间一切生物都除去,宇宙就成了一个没有意义、没有生趣、没有味道的世界。宇宙间能有一点味道,有一点生趣,能叫人感觉快乐,叫人感觉美丽,有种种愉快的情绪,甚至有一点的意义,全数是在于生命。若是宇宙问没有植物生命、动物生命,整个宇宙就是一片荒凉,完全没有意义。所以,生命乃是神创造里的中心思想。宇宙间的中心思想和观念,乃是生命。例如,在一个花园里有花草、树木、各种果树,充满生命的气息与美丽。若是园子里什么生命都没有,就是一个无趣的荒凉之地。

### 认识圣经是一本生命的书

说完创造的故事,我们可以接着说到圣经。圣经乃是一本讲生命的书。世界有成千上万本书籍,每一本都在讲知识,独有这本圣经是讲生命。若是从圣经里取去生命,正如从宇宙间取去生物一样。宇宙中没有生命,如何是荒凉、枯燥、无意义的;同样的,圣经里若没有生命,也是虚空的。圣经一开头,就说到生命树;(创二9)到末了,仍是说到生命树;(启三2,)并且有一条生命水的河,在那里流通。(创二10,启三1。)全本圣经的头与尾,都说到生命树与生命水的河,这证明圣经的题目、内容、中心和路线,就是生命。在新约里,也不断的题到生命,如约翰福音就是专讲生命的福音书;旧约的诗篇也题起生命的问题。(三六 9。)圣经乃是一本讲生命的书,其中所有的知识都是叫人得生命。

### 认识神的创造

#### 神的创造是以生命为目标和路线

我们要根据创世记一、二章说一点有关创造的事。宇宙间的万事万物、形形色色是数不清的,如果要一一记载,恐怕全本圣经都无法尽述神创造的工程。然而,神仅仅用二章圣经,就把祂的创造记载完全了。这是为什么呢?因为神的创造注重生命。创世记一章开头说,「起初神创造诸天与地,而地变为荒废空虚,渊面黑暗。神的灵覆罩在水面上。神说,要有光,

就有了光。神看光是好的,就把光暗分开了。」(1~4。)地变为荒废空虚,渊面黑暗,这是死亡的光景,是与生命相对的,没有生命就渊面黑暗。因此,神说,「要有光。」光一进来,就消除了黑暗。祂又说,「诸水之间要有广阔的空间,将水与水分开。」(6。)神就造出天空,将天空以下的水,与天空以上的水分开。(7。)将诸水分开,就有了空气。然后,祂又说,「天以下的水要聚在一处,使旱地露出来。」(9。)神称旱地为地,称水的聚处为海;神看是好的。(10。)这一步就叫水聚在一起,水和地又分开了。为什么要有光暗分开、上下分开、以及水和地分开,这三步的分开呢?乃是因为神要清理一切,造出一个园地,叫生物能生长。经过这三步之后,地上就长出青草和各样植物,(11~12,)各种生命也一一出现了。(20~25。)这给我们看见,神的创造是以生命为目标,也是以生命为路线。

### 创造生命从低等到高等

接着,我们看见神创造生命,乃是从低等到高等。祂的创造是从最低等的植物生命开始,再来是动物生命,然后才到最高等的人的生命。植物是无意识、无感觉的生命,而有意识、有感觉的生命里,神是从最低意识感觉的生物创造起,先是水中的动物,再来是空中的动物,然后是地上的动物。(一 11, 21, 25。)按原则说,地上的动物比空中的动物感觉意识更高些。以后,神就创造了人,(26~27, )人可说是海陆空这三个境域中,意识最高、感觉最高的生物。在一切受造生物中,除了天使以外,人的意识、感觉可说是最高的。然而,创世记二章给我们看见,神并不满意于人只有受造的生命,神还希望人能得着非受造的生命,就是宇宙间最高的生命——神的生命。因此,神把人造好之后,就将人摆在生命树跟前,盼望人能接受这生命。(9。)由此可见,在神的创造里,完全是以生命为目标、为路线并且为内容的。

# 认识神是生命

所以,我们要告诉青少年,神就是生命。在圣经里,题到神是生命的经节相当多。诗篇三十六篇九节说到,神乃是生命的源头。新约约翰福音一开头就说,「太初有话,话与神同在,话就是神。」(一 1。)并且说,「生命在祂里面,」(4,)祂来了,是要叫人得生命。(参十 10。)歌罗西三章说,「基督是我们的生命。」(4。)到了约壹五章,特别说到,「神赐给我们永远的生命,这生命也是在祂儿子里面。人有了神的儿子,就有生命;没有神的儿子,就没有生命。」(11~12。)圣经末了一卷,启示录二十二章,再次题起生命树与生命水的河。(1~2。)这些经节都指明神注重生命,神自己就是生命,而且祂要将永远的生命赐给我们。

关于神是生命这一点,相当改人天然的观念,因为在人的观念里,几乎没有人会想到神是生命。无论基督徒或非基督徒,当人一想到神的时候,没有一个观念想到神是生命。人能想到神是主宰、创造者、大能者、以及许多方面,但恐怕很少人想到神是生命。不仅一般人如此,连今天的神学家也都不太注重神是生命这事。他们大多告诉人,神是大能的、圣洁的、慈爱的、公义的等等。少有基督教的讲台,着重的说到神是生命。然而,圣经里所启示的神,乃是生命。照着圣经的记载,神造好人之后,第一件事就是把人摆在伊甸园中的生命树前。(创二8,9。)神给人的第一个印象,不是慈爱,不是智慧,不是大能,不是公义,也不是高贵,而是生命。

在创世记二章,我们看见一幅图画,神把人创造好之后,不是摆在爱里面,不是摆在一个大能里,乃是把人摆在伊甸园的生命树前。这描绘出神在人面前,乃是生命。在这里,我们看见的不是爱和大能,而是生命。有一天,我看见了这个,我里头立刻有了一个大转变。我原以为神是一位伟大的神,但那一天我清楚了,神之于我们乃是生命。祂虽是那么伟大,却成了一棵树,树上有生命树的果子,让我们吃。在新约圣经,我们看见人总是把主耶稣看作一位伟大的神,因为祂行了许多神迹,把水变为酒,甚至叫死人复活。然而祂自己说.

「我就是生命的粮。」(约六 35。) 主耶稣甚至说到, 祂自己就像一块饼, 要给神的儿女吃。 (太十五 26。) 这都是启示神乃是生命。

### 神要流出来作人的生命

从以上经节我们看见,神不仅自己是生命,祂也渴望作我们的生命。然而,祂要作我们的生命,祂就必须出来。神若不出来,就不能作我们的生命,给我们得着。圣经给我们看见,神的出来乃是一个流出的故事。神头一步的流出,就是主耶稣。祂第二步的流出,就是那灵。在主耶稣身上,这流出的故事也许不是那么明显,可是说到那灵,就可以清楚看见,那灵乃是神的流出。在旧约里说到,摩西击打磐石的时候,有活水从磐石流出来:那个流出来的活水,就预表那灵。(出十七 6,林前十 4。)约翰七章也说,有活水的江河要从信入主的人腹中流出来,那流出来的活水,就是那灵。(38~39)所以,那灵是神的流出,是神流到人身上一个最终的形式。

神为什么成为肉体,化身成为主耶稣,(一 14, )又化身成为那灵?(林前十五 45)祂这两步的化身,为的就是要把祂自己流出来,给我们接受到里面。这也是全本圣经末了的一个结论。启示录二十二章一至二节说,「在城内街道当中一道生命水的河,明亮如水晶,从神和羔羊的宝座流出来。在河这边与那边有生命树,生产十二样果子。」这个流出来的活水和生命树,就是神自己。因为生命树就是主耶稣,生命活水就是那灵。启示录末了这幅图画,是要给我们知道,神是如何流出来作我们的生命。祂乃是满了果子的生命树,可以给我们当食物吃;祂也是涌流的生命水,可以让我们当活水喝。这样,我们就能把祂接受进来,作我们的生命。

主耶稣若不化身成为那灵,人就很难接受祂。现在神经过两步的化身,成为那灵,就变得很便当,像空气一样,无论人在什么地方,都可以很容易的接受祂。

# 神为人造灵

再者,我们要看见,神要作人的生命,不能在人的身外作,祂必须进到人里面。祂要怎样进到人里面呢?我们都知道,人要接受任何东西到里面,都需要一个器官。以我们的身体为例,我们要接受食物到里面,就必须有个胃;要接受声音,就必须有耳朵;要接受颜色,就必须有眼睛。我们无论接受什么东西,都必须有一个合式的器官。同样的,神要人接受祂,人里头就必须有一个合式接受祂的器官。所以,在神的创造里,就为人创造了一个器官,叫作灵;这是任何生物,除了天使之外所没有的。只有人里面有灵。主耶稣说,祂是生命的粮,祂也是活水,可以给人吃进去,可以给人喝进来。那么人是用什么器官接受这个粮和水呢?当然不是我们肉身的胃,而是我们里面另一个器官,叫作灵,能接受神作我们的粮与水;我们里面的灵,就像一个属灵的胃一样。

因此,神为要我们接受祂,就在创造人的时候,给人造了一个灵。创世记二章七节说,「耶和华神用地上的尘土塑造人,将生命之气吹在他鼻孔里,人就成了活的魂。」神乃是用尘土塑造了一个人的形状,并且从这人的鼻孔吹入一口生命之气,到他里面。这口气,并不是神的灵,但这口气进到人里面,就变作人的灵。(七节的「气」,原文与箴言二十章二十七节的「灵」同字。)结果,人就成了一个活的魂。这样一个人有三部分;有一个土作成的身体,有一口气进到人里面成了灵,结果产生出一个魂,魂乃是居于灵与体之间。

帖前五章二十三节可以证明这事:「又愿你们的灵、与魂、与身子得蒙保守。」这里明确的说,人有灵、魂和体三部分。所以,灵就是灵,魂就是魂,灵和魂是分开的。希伯来四章十二节说,「神的话是活的······能以刺入、甚至剖开魂与灵,」也证明这事。

### 人的灵是为着接触神

神所以给人造一个灵,就是要人有灵接受祂,因为祂自己乃是灵。约翰四章二十四节说,「神是灵;敬拜祂的,必须在灵和真实里敬拜。」这里说,神是灵,并且人要敬拜神必须用灵。所以,人的灵乃是为着接触神的。若要更深入一点,还可以加上两处经节,一处是罗马八章十六节:「那灵自己同我们的灵见证我们是神的儿女。」那灵能同我们的灵作见证,就证明人用灵接受神的灵,神的灵进到人的灵里;所以,圣灵能在人的灵里作见证。另一处是林前六章十七节:「但与主联合的,便是与主成为一灵。」我们与主联合成为一灵,乃是我们的灵接受他的灵,进到我们的灵里,他的灵和我们的灵就成为一灵。后面这两处经节较深,所以要衡量是否要给高中生,或者只给大学生就好了。

# 认识人的灵

除了以上的重点之外,还要带青少年认识人的灵。良心是人灵里的一部分,我们可用良心来证明人有灵。许多时候,在某些事上,我们的理智都讲得通,但里面最深的地方通不过。这是为什么?人的理智其实就是人的魂,是人魂里的思想和思路。虽然我们的理智判断可以作,但最深处有一个反抗的声音不赞同,那就是灵的感觉,是人良心里的故事。最明显的是当你偷了别人的东西时,虽然你自己非常喜欢那东西,你偷来之后,魂里也有一点高兴,但是在你的最深处,却有一个控告,有一个定罪和害怕。那就是人灵里良心的作用。在人里头除了魂之外,在深处还有一个部分叫作灵。我们能很明显的觉察出,灵里良心的作用,是人深处的感觉,和人的理智、情感有所不同。许多时候,你的理智和情感赞同你去作一件事,但是最深处良心的感觉却题出抗议、题出定罪;这和你的理智、情感相反。这就证明魂和灵是不同的;人里头的灵是比人的魂还要深入的。

# 认识人是神的器皿

我们还可以对大学生或高中生说到,人乃是神所造的器皿。罗马九章二十一至二十三节说,「窑匠难道没有权柄,从同一团泥里,拿一块作成贵重的器皿,又拿一块作成卑贱的器皿么?若是神愿意显示祂的忿怒,彰显他的能力,就多用恒忍宽容那些可怒、预备遭毁灭的器皿,且要在那些蒙怜悯、早预备得荣耀的器皿上,彰显祂荣耀的丰富。」这让我们看见,一切神所创造的人都是一个器皿;器皿是为着盛装东西的。神造人乃是要作祂自己的器皿,为着盛装神。

许多人以为,神创造人不过是要人作器具摆在神手中使用。这不是正确的。神造人乃是要人作一个器皿,并且要把祂自己装在这个器皿里,为着彰显祂。神并不是要把我们当作器具使用。林后四章七节说,「我们有这宝贝在瓦器里,要显明这超越的能力,是属于神,不是出于我们。」我们得救时,神进到我们里面,我们就有一个宝贝放在我们这瓦器里。我们在宇宙间主要的用途,也可以说是惟一的用途,就是作神的器皿。这如同电灯一样,灯泡乃是电的器皿,用来装电,让电通到里面,然后发光并照耀。我们在宇宙中,就是神的器皿,为着盛装神并彰显神。

# 第 4 篇 属灵知识的教导 (2) 基督与万有

上一篇 四目錄 下一篇



本篇信息我们要来看关于基督的知识的另一个大点,就是基督与万有。论到基督与万有的关 系, 我们可以分为十二个点来看。

### 1 基督创造万有

第一,基督创造万有。当我们向少年人说到基督与万有的关系时,首先要说到基督创造万有。 接着,要向他们陈明创造的意思,乃是从无生出有来。中文圣经翻这个「创」字非常好,因为在中 文里,「创|是无中生有,也是开始的意思。

在圣经里,「创造」意即使无变有,称无为有。在罗马四章,神有一个称呼,就是「称无为有 的神 | , 另一面神也称为「叫死人复活的神 | 。(17。)我们要知道, 神在宇宙问有两个创造; 旧 创造和新创造。旧创造是称无为有,新创造是死而复活。第一个创造,是从无造出有;第二个创造, 是原来的创造被死破坏,神却叫它复活了。所以,神是称无为有,叫死人复活的神。我们这些得救 的人, 乃是神在基督里的新创造。

关于基督创造万有, 圣经里有几处经节。第一处是约翰一章三节: 「万物是借着祂成的: 凡已 成的,没有一样不是借着祂成的。 | 我们服事少年人,最重要的就是要把这观念种到他们里面,叫 他们看见,万有、万物都是借着基督成的;凡已成的,没有一样不是借着祂成的。

第二处是林前八章六节下半: 「并有一位主,就是耶稣基督,万物都是借着祂有的,我们也 是借着祂有的。 | 基督就是主, 万物都是借着祂有的。第三处是歌罗西一章十六节, 说到「万有 是借着祂……造的 | 。第四处是希伯来一章二节: 「神……也曾借着祂造了宇宙。 | 以上四处经 节,对那些生命较浅的少年人,给两节就够了;但对那些生命较深的,可以四节都给。

在基督创造万有这点上,若是可能,可以向少年人说一点关于进化论的驳正。虽然现在许多 科学论证都已证明, 进化论里有一部分是讲不通的; 但因着许多少年人可能中了进化论的毒, 所 以有必要向他们简单题起两点, 其他的不要题太多。第一, 照着进化论本身来说, 并没有说到万 有是从那个根源进化出来的。事实上,生物即使能进化,也不是凭空进化的;总得追溯到起初, 总有一个源头, 而那源头是从那里来的, 我们必须知道。比如, 椅子是从木头来的, 木头是从树 来的,树又是从种子来的:然而,这种子又是从那里来的?人就无从讲起了。历代的科学家研究不 出这最初的东西是从那里来的,只有圣经告诉我们,是神创造的。若是进化论可以存在,进化论 里必须包含创造的故事,因为追到末了,那最起初的并不是进化来的,而是从无生出有来;换句 话说,是神创造的。

其次,现代科学证明,进化论有相当成分是靠不住的。因此,我们要告诉少年人,进化论是 一种过时的理论。宇宙万物虽然有变化的现象,比如,一颗鸡蛋慢慢孵育出小鸡,一棵树结出果 子,然后果子慢慢长大成熟;但神在圣经里清楚启示,万有乃是神创造的。不管有什么变化,我 们总得承认,一切的根源乃是神的创造。

此外,我们要告诉少年人,凡是二性品之物,只能产生一代,绝无第二代。比如,驴和马交 配产生骡,但骡不具有繁殖后代的能力。因为神在创造里立了一个定律,各从其类。(创一 11~12, 21, 24~25。) 我们无法从这一类,进化到那一类。鱼就是鱼,鱼不能进化到鸟,鸟也 不能进化成为马。这是神在当初创造时所立的定律。这些事都可以稍微说给少年人知道。

#### 2 基督是万有的根源

第二,基督是万有的根源。关于「根源」,我们应当说一点关于宇宙的常识。科学家和物理学家,能从宇宙一切的定理和定律,证明宇宙的源头不是多元的,而是一元的。宇宙是一元的,意思是,宇宙乃是出于一个源头。怎么知道宇宙是一元的呢?因为宇宙虽大,却是井然有序,丝毫不乱。无论是天文学家、地质学家、或物理学家,他们所研究出来的定律或定理,都证明宇宙是一元的,这是无法推翻的。人越研究物理,越研究各种定律,就发现整个宇宙乃是一个系统;在这个系统下,分了好多系统,却一点也不冲突。比方,我们几个人来在一起作事,但不同心合意,你作一点,我作一点,这定规不是一元的。宇宙却是一元的,证明整个宇宙乃是一位神所创造的;这位创造的主,乃是独一的根源。我们没有两个以上的根源,因为只有一位主,只有一个源头。

关于这点,有几处圣经节可以点给少年人知道。首先,是罗马十一章三十六节:「万有都是本于祂。」本于祂,含示根源的意思。这节似乎是说到神,但根据约翰福音,神就是基督,基督也就是神自己。(十四7~11。)因此说神是万有的根源,意思是说,基督是万有的根源。万有都是本于祂,没有祂就没有万有;万有是从祂而出,所以祂是万有的根源。

第二处经节是林前八章六节上半:「万物都本于祂。」这节是指父神说的,但是我们知道基督与父原是一。(约十 30。)所以,父是万有的源头,意思就是基督是万有的

# 3 基督是万有之主

第三,基督是万有之主。因为万有是祂造的,祂是万有的根源,所以祂是万有之主,万有的主宰。

在行传十章三十六节,彼得对哥尼流家的人讲道,说到「祂是万人(或,万有)的主」。在此,我们可以告诉青年人,整个宇宙中,除了主之外,没有第二个主。无论什么学说或宗教,都没有说到他们的宗师是主,并且创造了人。佛教没有说释迦牟尼是主,只说他是佛。在回教里,也没有说穆罕默德是主。儒家的孔子和道教的老子,也没有说自己是主。希奇的是,只有圣经说耶稣是主。为什么?因为祂的确是主,祂是万人的主,是万有的主,除祂以外,宇宙中没有别的主。所以,祂是万有的主,是天的主,是地的主;祂是动物的主,是植物的主,是洋海的主;祂是你的主,也是我的主。甚至我们的父母也需要主耶稣作主。物各有主,基督是万有之主,一切都是祂造的,也是出于祂,所以一切都属乎祂:祂乃是万有之主。

#### 4 基督是万有的头

第四,基督是万有的头。以弗所一章二十二节说,基督是万有的头。主耶稣不仅是万有的主宰, 他还是万有的头,一切都以祂作元首,以祂为依归。在万有中,没有一个高过祂、在祂以先、或是 在祂之上的。祂是在最上面,最领先的;祂乃是万有的头。

#### 5 基督在万有之先

第五,基督在万有之先。「在万有之先」是重在时间一面。就时间而论,祂是在万有之先,没有万有以先,就有了祂。这是歌罗西一章十七节上半所说,「祂在万有之先。」青年人都应该背诵这些话。

#### 6 基督在万有之上

第六,基督在万有之上。这是重在空间一面。就空间一面,基督是在万有之上;就时间而言, 他是在万有之先。约翰三章三十一节曾两次说到基督「在万有之上」;罗马九章五节也说,他是 「在万有之上」。然而在希腊文里,这两处的「在万有之上」是有分别的。约翰三章所说的,着重 在位置这面;按位置说,主是在万有之上。罗马九章五节说,基督在万有之上,乃是重在管理 这面, 祂是在上面管理。这给我们看见, 基督在万有之上, 乃是为着管理万有, 而不仅仅在空间上位居高处。换句话说, 约翰三章是描述主耶稣这位在最高天上, 在万有之上的一位来到地上; 而罗马九章五节则强调, 祂是在万有之上管理万有的那位。

### 7 基督充满万有

第七,基督充满万有。这就是祂作了万有的内容,祂就在万有里面。因此,以弗所一章二十三节说,祂是「那在万有中充满万有者」。关于基督充满万有,的确不容易明白,也很难说得透彻。

不过,我们至少可以题出以下几点:第一,在宇宙间,一切都有属灵的讲究,我们无法领会;但我们只该凭着神的话相信。比方,宇宙中有神,而神是灵。虽然人看不见祂,但我们不能因为看不见,就说宇宙中没有神。基督徒都知道,虽然神看不见,灵摸不着,但我们绝对知道宇宙中有神;这乃是属灵的故事。圣经启示我们,神怎样创造,怎样与我们有关系,但圣经并没有把宇宙间所有关于神的故事,全告诉我们。所以,光凭我们有限的领会,要理解宇宙间所有的事,是办不到的。宇宙间有一些故事,我们确实不懂,但我们只该凭着圣经的话相信,主充满万有。今天虽然我们感觉不到,也无法领会,但圣经是这样说,我们就不能说没有这回事。或许现在我们不了解,但将来有一天,我们会了解在宇宙万有中,有基督的成分。基督乃是在万有里面。

第二,圣经告诉我们万有是基督造的,是借着基督存在的,也是由基督维持、载着并推动的; (来一3,)这些都与「基督充满万有」相联。基督充满万有,意思就包括:祂创造万有,祂使万有存在,又维持、载着并推动万有。

第三,在宇宙间,在一切万有里头,有许多的力、理、律、光和景。这些是很深奥的,实在需要物理学家的大头脑来解释,仅仅以一般的头脑来解释是不够的。然而,这一切都是象征基督。圣经清楚说到,主是我们的能力,(腓四 13,提后一7,四 17,)主是我们的光。(约一4,八 12。)圣经也说到主是我们的律,这可由罗马八章二节生命之灵的律来说明。然而,我们不容易在圣经中指出理,或是指出景,但我们能在圣经里推论出来,一切的「理」都是一个象征。最低限度,宇宙中的力、理、律、光、景,这一切都是描写基督。比如罗马一章二十节说,「神那看不见永远的大能,和神性的特征,是人所洞见的,乃是借着受造之物,给人晓得的,叫人无法推诿。」神那永远的大能,就是力的方面。在宇宙万有中,能叫神得到象征,叫我们能领会的,就是力、理、律、光、景。这个景乃是从光产生出来的;若是没有光、什么景都没有,一切的景都是从光来的。

我们的确无法懂得,我们的主如何是宇宙中的力;或许等到将来的荣耀里,我们才能明白主如何是宇宙中的力、理、律、光、景,整个宇宙都是祂。主耶稣是充满万有的一位,祂在万有里。只有等到我们进到永世,才能完全明了基督充满万有,到底是怎么一回事。

#### 8 万有因基督得以维系

第八,万有因基督得以维系。歌罗西一章一十七节下半说,「万有也在祂里面得以维系。」这里我们看见,万有所以能存在,乃是因基督而得以维系。比如,轮子上一条一条的轮辐,都是维系在轮轴上。若是把轮轴拿掉,所有的轮辐就会散落;这就是维系的意思。万有乃是因基督而得以维系,因此一把基督拿去,万有就解体、分崩离析了。所以一九三三年,倪弟兄在一次特别聚会中题到这节,就用了「团结」一辞,说到万有是因着基督而团结。整个宇宙所以能维系着,就是因着基督;在基督里有一个维系的力量。

根据天文学家的研究,的确发现宇宙中有一种莫名其妙的维系能力。若是把那个维系能力拿掉,宇宙就崩散了。歌罗西一章一十七节说,「万有……在祂里面得以维系。」这指明基督乃是维系宇宙万有的中心力量,万有乃是在祂里面得以维系。

#### 9 基督维持、载着并推动万有

第九,基督维持、载着并推动万有。这是根据希伯来一章三节,主「用祂大能的话维持、载着并推动万有」。我们都得承认我们的头脑是有限的。如果你去问物理学家或天文学家,他们都会承认宇宙,包括一切的星辰,乃是悬在空中。宇宙的众星系一直存在并运行着,不知有多少亿万年了。科学家虽然无法尽知宇宙存在并维系的原因,圣经却清楚告诉我们,是主「用祂大能的话维持、载着并推动万有」。此外,希伯来十一章三节告诉我们:「宇宙是凭神的话结构起来的。」在创造的时候,神「说有,就有;命立,就立」。(诗三三 9。)因此,不仅宇宙的被这是凭着主的话,就连宇宙的维系,也都是靠着主那大能的话,维持、载着并推动。

# 10 万有是交给基督

第十,万有是交给基督。约翰三章三十五节和十三章三节说,父已将万有交在基督手里。也许有人会问,万有不是基督造的么,为什么还要交给基督?关于这点,我们需要稍微在神学上作点解释。我们知道,主和神就是一位,不过当祂来作基督的时候,祂乃是受差遣的。基督的意思,就是受膏者。在圣经里,受膏是给人一个职分,叫他作一件事。所以,基督是受神差遣,出来完成神定旨的一位。一面说,祂是神;另一面说,祂是受差遣者,在宇宙中完成神的计划。祂创造万有,是秉承神的意思创造的。神计划要创造万有,祂就差遣基督来创造,等到基督创造完毕,祂就将万有交给父神。之后,父神再把万有交给基督。因此,基督乃是从神手里承受万有。这个承受是合法的,并不是非法霸占的。所以,约翰十三章三节说,「父已将万有交在祂(子基督)手里。」这父就是作源头的神,祂把万有交给子基督。

### 11 基督是承受万有者

第十一,基督是承受万有者。(来一2。)万有是基督造的,也是基督维持、载着并推动的。神把万有交在祂手里,因此基督乃是承受万有者,万有都是为着他的。歌罗西一章十六节说,「万有都是……为着祂造的。」在希腊文里,十六节的「为着」一辞,和罗马十一章三十六节的「归于」,是同一个字,意即归祂承受。因此,基督乃是承受万有者。

#### 12 万有要在基督里归一于一个元首之下

末了一点,万有要在基督里归一于一个元首之下。以弗所一章十节说,「为着时期满足时的经纶,要将万有,无论是在诸天之上的,或是在地上的,都在基督里归一于一个元首之下。」什么是在一个元首之下?比如,这里有四十个人各自系了一条绳子,而这四十条绳子全集中在我身上,当我把这些绳子同时收在一起时,这就是归一于一个元首之下。又比方人到市场买鱼,用一条绳子将一条一条的鱼都圈在一起,人只要拿起绳子,所有的鱼就全集中在绳子上。这就是希腊文里,归一于一个元首之下的意思。神在时期满足的时候,要把万有在基督里归一于一个元首之下。

以上十二个点,给我们看见万有是基督造的,基督是万有之主,万有是交在基督手里,也归基督承受。末了,万有全都集中在基督身上,基督乃是万有的元首;万有要在基督里归一于一个元首之下。仅仅是基督与万有,就至少有这十二个点。至于如何将这些给少年人,深浅就由服事者自己定规。

# 第 5 篇 属灵生命的带领 (2)

上一篇 回目錄 下一篇

# 人的堕落和人的重生

我们要继续来看属灵生命的这一条线。关于生命,我们在前面的信息中说过两个大点:神的创造,以及神是生命。现在要来看另外两个大点,就是人的堕落和人的重生。

# 人的堕落

基督教里对于神的讲论有许多,但很少说到神是生命。对于神创造人的故事说得也很多,但不太说到神怎样为人造灵,使人能接受神的生命。同样的,基督教虽然也讲人的堕落,但很少说到人的堕落乃是神为人所造的灵受了破坏。基督教讲到人的堕落,都是重在人怎样犯罪,怎样在神面前有了罪案,有了犯罪的行为,造成罪的案件。深一点就说到,人不仅有了罪行,也有了罪性,就是有了罪恶的性情。然而,少有人点出人的堕落,乃是人里头的灵被破坏了。

# 人的灵受破坏, 失去功用

所以,对少年人讲堕落,要说到三点。第一,人犯了罪,有了罪行,立了罪案。第二,人的堕落,叫人有了败坏的性情,人里面有了罪。因此人不光外面有罪行,里头还有了罪性。因着有了罪性,人的性情就被罪玷污。第三,从生命路线看人的堕落,乃是人的灵受到破坏。撒但当初引诱人堕落,乃是把人用来接受神的灵破坏了。好比一个灯泡,你把外面弄脏了没有关系,只要里面的钨丝不坏,电还是能通到里面,让灯泡发出光来。对灯泡破坏最严重的,就是里面的钨丝坏了。所以,撒但先来破坏的,乃是人里头接触神,并能让神进来的那一部分,就是人的灵。只要人的灵被破坏,人就堕落了。

有人会问:怎么知道人堕落时,是人的灵被破坏了?我们可以从创世记二章十七节得到证明:「只是善恶知识树上的果子,你不可吃,因为你吃的日子必定死。」在这里,神说,「你吃的日子必定死。」亚当那一天吃了之后,我们从外面看,他并没有死。那么他到底死了没有?是哪一部分死了呢?其实,是他的灵死了。我们可以再用灯泡作比方,从一个灯泡的外面看,一点也看不出这灯泡是好还是坏。灯泡外面可以看来很完整,但里头不通电,就表示它里头的钨丝断了。亚当吃了善恶知识树上的果子,就是如此。表面看他好像还活着,还能拿树叶编作裙子。(三7。)实际上,他里面的灵已经死了。

什么叫作灵死了呢?就是灵的功用没有了。什么是灵的功用呢?灵的功用就是接触神。好比你眼睛的功用就是看东西,若是你的眼睛看不见,人会说你的眼睛瞎了,也可以说你的眼睛死了。耳朵是为着听声音的,但你的耳朵若听不见,你的耳朵就聋了,也就是死了。所以,我们可以知道,亚当吃了善恶知识树上的果子以后,他里面的灵就死了。虽然他外面的身体还活着,但是对神来说,他是个死了的人,他里面灵的功用被破坏了。

以弗所二章一节说到同样的情形:「你们原是死在过犯并罪之中。」这里所说的「死」,是指灵里的死。因为实际上,这些人表面看都还活着。保罗说,「你们原是死在过犯并罪之中。」意思是罪叫你们的灵死了。这就如同一个被水淹死的人,我们说他是死在水中的人。死在过犯并罪之中的人,就等于说,是罪把人的灵破坏了,人是因罪而死的。我们这些人是死在罪里,因罪而死的,罪使我们的灵被破坏了。歌罗西二章十三节也说,「你们从前在过犯,和未受割礼的肉体中死了。」这意思是,你们的过犯和肉体叫你们的灵失去了作用,你们的灵因着过犯和肉体而死了。

马太八章二十二节说,「让死人埋葬他们的死人。」死人埋葬死人,这指明前面的死人,身体还活着,灵里却死了。第二个死人,是完全死了的人。死人埋葬死人,就是灵里死了而身体还活着的人,埋葬完全死了的人。这些经节都说到,有的人死了,不是肉身死了,而是灵死了。撒但引诱人犯罪,目的就是要破坏神为人所造的灵。因为神为人造灵,乃是特别为着让人接触祂,接受他的。撒但破坏人的灵,就叫人没有办法接触神。人的灵一被破坏,撒但就完完全全把人摆在黑暗里。如同一个人不要你看见,最简单的路就是把你的双眼破坏了。如果你的眼睛被破坏,你整个人就在黑暗里,什么也看不见。所以,撒但败坏人的首要目标,就是败坏人的灵。

# 人的灵受破坏的结果

# 人与神隔绝

当人的灵遭到败坏后,就失去了功用,结果人就与神隔绝了。以弗所四章十八节说,「他们在悟性上既然昏暗,就因着那在他们里面的无知,因着他们心里的刚硬,与神的生命隔绝了。」他们悟性昏暗,里面无知,就与神的生命隔绝了。因着人的灵死亡,人里面昏暗,人就与神隔绝,不能接受神作生命。人与神隔绝,乃是重在人不能得着神的生命,因为神所以叫人接触祂,享受祂,意思是要人得着祂作生命。撒但把人的灵破坏了,叫人无法接受神作生命。结果,人就与神的生命隔绝了。

# 人的感觉丧尽

人堕落进一步的结果,就是叫人里头的感觉,也就是平常人所说良心的感觉,都丧尽了。以弗所四章十九节说,「他们感觉既然丧尽。」感觉丧尽,希腊原文的意思是把一切的感觉都抛弃了,意思是指人良心的感觉完全丧失了。因着人的灵死了,人与神隔绝了;所以,人里面的感觉不要了,各种样的感觉都放弃了。关于这一点,我们要非常重的告诉年轻人,人所以这么败坏,就因人里面的灵死了,与神隔绝了,一切的感觉都不要了。

# 放荡并贪行种种污秽

人堕落的第三步,就是「任凭自己放荡,以致贪行种种的一污秽」。(19)任凭自己放荡,贪行种种污秽,就是作一切不道德的事,放荡污秽变作了人的生活。我们在此是讲生命,不是讲得救不得救、沉沦灭亡的问题。从生命的路线说,人一堕落,人的灵就死了。灵一死,就造成三个后果:首先是与神隔绝;第二,是里面的感觉丧尽,良心和一切的感觉都不要了。不要说没有感觉,即使有,他也不要了。第三,就是不道德,贪行种种的污秽。这就是人的堕落。

# 人的重生

# 重生的意义

现在我们要说到人的重生;重生就是得救。我们看过人怎样被造,又怎样堕落,现在我们来看人怎样得救。人的得救是在于重生;得救的中心意义乃是重生。一个人若没有重生,实在说这个人并没有得救。一个得救的人定规是个重生的人。什么叫作重生呢?约翰一章十三节说,「这等人不是从血生的,不是从肉体的意思生的,也不是从人的意思生的,乃是从神生的。」

这意思是,人从神再生一次,神进到人里面,作了人的生命,神这样进到人里面作生命,就是叫人再生一次。每一个得救的人都有两次的出生;头一次是从父母生的,第二次是从神生,所以是重生。

# 人在灵里得重生

接着,我们要来看,人得着重生是在人的哪一部分?在约翰三章三节,主耶稣说,「人若不重生,就不能见神的国。」人需要重生,得着神的生命,才能进神的国。五节又说,「人若不是从水和灵生的,就不能进神的国。」这里说,人要得着重生,就必须从水和灵生。所以,重生就是从灵生;神就是灵,(四24)乃是祂这个灵,进到人里头,叫人得着祂作生命。

六节接着说,「从肉体生的,就是肉体;从那灵生的,就是灵。」这清楚给我们看见,圣灵进到我们里面,是进到我们的灵里,叫我们的灵得着重生。因为「从那灵生的,就是灵」。头一个灵就是圣灵,后一个灵就是我们人的灵。重生不是生出一个肉身的人,乃是生出灵。这一节也证明,神重生我们乃是在我们的灵里。神是灵,祂乃是进到我们灵里,重生了我们。

在以西结三十六章二十六节,神说,「我也要赐给你们新心,将新灵放在你们里面。」神说,要给我们一个新心,也把一个新灵放在我们里面。这话没有疑问,是指着神要重生我们,他要把一个新灵放在我们里面。新灵不是神要再给我们造一个灵,乃是神要把我们的旧灵更新了。神怎样把这个旧灵更新呢?乃是神的灵要进到我们灵里,叫我们的灵活过来;我们的灵一活过来,就变成新的了。这个旧灵变作新灵,换句话说,就是死灵变作活灵了。接着,在二十七节,神又说,「我必将我的灵放在你们里面。」二十六节说,神要给我们一个新灵,二十七节说,神要把祂自己的灵放在我们里面;所以我们得重生时,乃是神的灵进到我们里面,把我们的旧灵更新,变作新灵,把我们死的灵点活过来,变作活灵。

# 人的灵与神的灵成为一灵

不仅如此,神的灵还留在我们灵里,与我们的灵调和成为一灵。这可由两处圣经证明,一处是罗马八章十六节:「那灵自己同我们的灵见证我们是神的儿女。」那灵同我们的灵作见证,就证明圣灵在我们灵里。还有一处是林前六章十七节:「但与主联合的,便是与主成为一灵。」这乃是说,主是灵,我们里面也有灵,主这灵进到我们的灵里,叫我们与主联合,结果二灵就成为一灵。这都证明神进到我们里面作生命,重生我们,乃是神的灵进到我们灵里重生我们。结果,我们死了的灵就活过来了。

# 人的灵恢复功用

以弗所二章五节说,「在我们因过犯死了的时候,便叫我们一同与基督活过来。」这个活过来,就是灵里重生。歌罗西二章十三节说,「你们从前在过犯,和未受割礼的肉体中死了,神赦免了你们一切的过犯,叫你们一同与基督活过来。」这里的活过来,也是指灵里得重生说的。我们这样得了重生,我们里面的灵就恢复了功用;恢复功用就是活过来。

# 人能与神交通

我们的灵活过来之后,就有三层结果。第一层,是叫我们与神能交通。这一点与人堕落后的第一个结果相对,人堕落后的第一个结果,就是人与神隔绝了。然而,重生的人与神能交通。约壹一章一至三节说到生命的交通。人有了神的生命,就能与神交通;这一个生命叫人能与神交通。

# 人里面满了感觉

第二层,是人一有了这个生命,里面就满了感觉,这和人堕落后的第二个结果——丧尽感觉,正好相对。约壹三章十九和二十一节说,「在此就知道,我们是属真理的,并且我们在祂面前可以安心……我们的心若不责备我们,我们就可以向神坦然无惧了。」我们的心在神面前能安稳,没有责备,可以向神坦然无惧,这是感觉的问题。罗马八章六节也说,「因为心思置于肉体,就是死;心思置于灵,乃是生命平安。」这也是说到人里面的感觉,人的心思置于灵,里面就觉得有生命平安。

# 人能活出神一切的美德

第三层,就是人能活出神一切的美德;这和人堕落后的第三个结果——贪行种种的污秽相对。约壹三章十四节说,「我们因为爱弟兄,就晓得是已经出死人生了。不爱弟兄的,仍住在死中。」这里说爱弟兄的,就晓得他已经出死入生了,没有爱心的,仍住在死中。你能够爱弟兄,证明你里头活过来了。罗马十三章八节说,「爱人的就完全了律法。」爱是一切善行的总纲,爱包括善行,人能活出爱,就是人能活出一切善行;并且你能活出爱,就证明你里面活过来了。

# 第 6 篇 服事者需要操练灵以及为主说话的技术

上一篇 回目錄 下一篇



# 灵要活而释放, 不必等灵感

我们带领青年聚会时,灵应当活而释放。因为聚会中的空气很重要,能叫人活,也能杀死人。如果你是个操练灵的人,一到聚会中就动灵,运用你的灵,那么你无论到什么聚会,都能把叫人活的空气带去。已过,弟兄姊妹因着背景的关系,到擘饼聚会或祷告聚会中,都是很被动,自己不动灵,也不用灵,只等圣灵感动。这种情形是不合宜的。若是我们在聚会中,只是拿着圣经、诗歌坐在椅子上,却一点也不肯动我们的灵,运用我们的灵,我们就很难经历圣灵的感动。

你若是不动你的灵,圣灵就无法感动你。正如车子要点了火才能发动,不然车子是无法动的。你自己不点火,要等别人点火,这是很难的。在这件事上,我们已过吃了很大的亏,所以我们必须打破这种光景。你有没有动灵是骗不了人的,你若是在聚会中不动你的灵,你的灵就处于停顿状态,是观望的。认真说,这样的灵不是事奉的灵。

# 事奉的灵乃是一同背负聚会

比方,一个篮球队,球员到球场上,必定会有一个打球的样子。若是这些球员没有穿运动服,却穿着长袍马褂,大摇大摆的来到球场,这肯定不合情理。同样的,若是你们在家会中,懒洋洋的,既不祷告,也不唱诗,只是坐在那里动也不动,这也没有一个样子。然而,若是你们来到聚会,就操练灵、释放灵,众人不分彼此,一同背负聚会的担子,一起祷告,这样的祷告就会满有力量。若是有负担,甚至应该早五分钟或十分钟到聚会中,无论遇着谁,就和谁一起祷告,两三个人就祷告起来了。

我们来在一起聚会,就是一种事奉,我们要有事奉的态度。好比我们是一同打篮球的,一到篮球场,就要预备打球,而不是在那里观望。所以,我们来到聚会中,不能自己不动,只等别人;也不能只等带领的弟兄祷告、带诗歌,而自己什么也不作。尤其是青年人的聚会,若是青年人都不祷告,就如同篮球队员到了球场不打球一样。

# 平时就要操练灵, 与主有交通

你们不能平常在聚会中,作一个旁观者,等到去服事青年聚会时,才运用灵。这样的服事无法得着太多的祝福,因为我们无法欺瞒神。神赐福有一个律,就是我们必须操练灵;不论是在那一个场合,都要操练运用灵,这样才能蒙神祝福。我们的灵是操练一次就强一次,若是我们这个场合不操练灵,那个场合也不操练,等到要服事青年聚会时才操练,就来不及了。召会直到今日没有多少翻转,就是因为大家一直在等待圣灵的感动,但自己的灵却动也不动;这样等待圣灵,乃是个错误的观念。

服事青年的人应该常常来在一起,为着青年聚会祷告。若是青年聚会前一天有预备聚会,事奉的人就该早早来在一起祷告。不能有的人已经在会中唱诗了,有的人才悠悠哉哉、大摇大摆的走进会场。这样的态度不是事奉的灵。一个人若有事奉的灵,自然会早些来到,这不是存心约好的,而是因为里面有负担。若是众人的灵都是事奉的灵,就必早早来在一起祷告。

这样,你们一到青年聚会,那个聚会必定是活的,并且空气也绝对不同。服事者不能自己平常不操练灵,只是预备一点材料和重点,等到去带青年聚会时,才开始用灵。这不是正确的态度,这是演戏,因为你不是经常操练你的灵。

有的人在初期学习服事时,还有点负担,还会祷告;等服事久了,习以为常,就连祷告也没有了。这是因为负担失去了,只觉得是接了一项责任,为了那项责任,就勉强自己。这不是一种正当的情形。一个事奉的人,不管接不接受那项责任,都应该是个祷告的人。就如中国长江的水一直流,你需要水的时候,它在流,你不需要水的时候,它也流。一个人要站讲台讲信息,他当然需要祷告;但即使他不讲信息,他也应该与主有交通。他不能特别为了站讲台,才有特别的祷告。他与主的交通和祷告,应该是一个习惯,就好像长江的水是一直涌流不停。

# 时时用灵,常保新鲜活泼

然而,不仅一般弟兄姊妹没有经常操练灵,甚至带头的负责弟兄也没有这样操练。这种情形的确需要迫切的祷告,因为这与青年工作很有关系。曾有一位弟兄问说,一个人怎样能常常保持新鲜、不陈旧?这问题的惟一答案,就是你要用灵。你不用灵,就一定是陈旧的;但你若学习时时用灵,你就必定新鲜、活泼。你可以试试看,无论在什么场合都学习用灵,没有意识要显扬自己,也没有刻意要谦卑自己;完全不理会什么谦虚、骄傲、隐藏或显扬,只管运用灵。你这样试试看,看你会不会活起来、新鲜起来。你若这样操练,虽然是读同一节圣经,别人读是死的、陈旧的,但你读起来就是活的、新鲜的。因为你用灵,就是在基督里。在基督里,旧事已过,一切都变成新的了。(林后五 17。)

举例而言,大家都读马太一章二节:「亚伯拉罕生以撒,以撒生雅各,雅各生犹大和他的弟兄们。」有的人读,你就觉得他是活的;有的人读,你却觉得他是死的。这绝不是人的腔调问题,因为你若是故意学一个腔调,那可能就会像死尸的味道。问题是在于你有没有运用灵,操练灵,一直用灵。人是否能新鲜、活泼,关键就在这里。召会要有这种彻底的转变,在年长的人身上不太容易,因为他们已经习惯了,习惯不用灵。所以,盼望从这时起,在少年人身上,慢慢能养成用灵的风气。少年弟兄姊妹应该有一种态度,来到聚会中,不等圣灵感动,不等待灵感,就主动用灵。

# 主动用灵, 受圣灵感动

等待圣灵的感动,并不是出于圣经的根据。林前十四章二十六节说,「每逢你们聚在一起的时候,各人或有诗歌,或有教训,或有启示,或有方言,或有翻出来的话,凡事都当为建造。」这里所说的,我们聚在一起时,有人会受感有诗歌,有教训,或有启示等等。倪弟兄下过很大的功夫,查读这节圣经的希腊文,发现「各人或有」的「有」,并不是到聚会才有的,乃是在来聚会前就有的。所以,这不是一种临时的感动。我们聚会乃是像打篮球一样,当你上场打球时,不是根据你有没有受感动。当球从空中飞来时,你就要从空中接,从底下来时,你就要从底下接。你不能说,我何时有感动,就何时接球。

有些人就是这种态度,不管别人如何,只管自己有没有受感。众人在唱诗歌,唱得津津有味,他却没有感觉。我们聚会要像打篮球,球传来了,大家都要跟着动;高处来高处接,低处来低处接。有人点了一首诗歌,我马上跟上去,这就像打球一样,配搭起来。你一个祷告过了,我马上补一首诗歌,或者加上一首诗歌。诗歌一唱完,再有一个人补上一个祷告。大家配搭一起,真如同打篮球一样。配合是主动的,不是在那里等待受感动。这样主动运用灵,和被动等候圣灵分别很大;主动运用灵,才是合乎圣经的聚会方式。

另一面,以我们的经历而言,我们在聚会中开口,没有多少次是受了圣灵感动才说,几乎都是我们主动说的。我们大多是因着有责任,必须在聚会里主动说话;然而,我们一说,圣灵的感动就来了。很明显的是,有的弟兄不站讲台传信息时,他就不会特别去祷告;但因着要站讲台,他就去祷告,一祷告,圣灵的感动就来了。有的家负责因着要带领聚会,就在聚会中带头祷告,一祷告,圣灵的感动就来了。这是很奇妙的事,你不负责就没有圣灵的感动,你一负责圣灵就来感动。所以,这到底是感动呢,还是主动?从我们事奉的经历来看,多数是我们主动发起,不是被动的等圣灵感动。然而,只要我们一主动,圣灵就来感动。相信这个窍我们都懂得,但我们却不肯多多运用。

# 下功夫操练灵以及为主说话的技术

再者,我们的青年聚会要聚得好,有两面需要加强;一面是我们要操练灵,一面是为主说话的技术要操练。对于这两个问题,别人是没有办法代替的,必须我们自己操练,其中的讲究是大的。现在我们服事青少年不是没有材料,也不是没有作法,并且我们还有召会的扶持,样样都是齐备的。然而,我们直接去作的人,技术不够,灵也不够,这两件事实在是关键。有了这两面,我们就能作出来;没有,就作不出来。所以这两方面,我们都需要操练,灵要操练,为主说话的技术也要操练。

带领青年聚会,重要的不在于材料;因为材料别人可以提供,但是灵和技术,非得自己操练不可。虽然用的材料可能都是同样的,但有的人作出来是一个味道,有的人作出来是另一个味道。重要的是我们要在灵和技术上有讲究,这两方面部需要自己下功夫操练,这是没有人能代替的。作父母的总是想尽办法,要帮助并教育自己的孩子,但是孩子要学会读书写字,还得要他自己下苦功练习,别人是没有办法代替的。这不是光看别人作,自己就会作的,乃要自己去操练才行。

所以,盼望众人都清楚,带领青年聚会,不是只预备一点材料就可以了。为主说话的技术和灵的操练,都需要下功夫苦练,这没有便宜的路可走。不是你预备一下教材,去讲一讲就能作起来。每一位去作的人,都要善用灵,并操练技术。这两点不操练,就作不起来,即使能作起来,也没有什么果效。

总之,一切都有配合,关键在于大家在技术和灵上的操练。若是众人肯在技术和灵上多有操练,一年之后的青年聚会,人数就可能达到一千。青年人繁盛起来是很容易的,要一个人一年带一个人得救,并不是太难的事。然而,要青年人自己带领人并不容易,但是若有一个聚会带领他们,就很容易。带领到一个地步,许多人就得救了;所以,二年翻一倍并不是难事。这个关键在于我们所下的功夫。比方,同样是打篮球,有人打篮球,没有人看;有人打篮球,要去看竟然一票难求。这个讲究在于有没有下功夫;下的功夫不同,结果自然不同。所以,不要轻看青年聚会,要扎实着重的去作,一定要越作越进步。然而,若是直一作得好,也不要骄傲.这才是走在对的路上。

# 第 7 篇 属灵知识的教导 (3) 基督的成为肉体

上一篇 回目錄 下一篇

# 带领青少年聚会,一定要摸着人的灵

本篇信息我们要先交通一点关于如何带领青少年。我们在生命这条线上带领青少年,无论作到什么地步,都要在每一次带领之后,要求他们回去操练。等到带领下一个点时,要再回头有些交通,看他们操练得如何。此外,带领青少年聚会,灵一定要强。因为对青少年的带领,有相当成分是教育性的。若是我们的灵不强,我们的带领就会落在道理的讲论。

少年人的难处就是喜欢用头脑。不要以为他们只是孩子,孩子也是很容易用头脑,讲理智的,这就变作他们属灵的一个难处。若是我们的灵强、高昂并释放,我们到聚会中,和青少年接触,他们的灵就容易动了。我们只要稍微一开口,一说话,或是祷告,灵就能出去,这对他们的影响是很厉害的。若不如此,青少年聚会就有相当成分,是落到知识里。好比每一次聚会,我们给了他们一点圣经知识,一点属灵真理,但他们的灵并没有被我们感动,我们也没有摸着他们的灵。结果,我们不过是给了他们一点教育;虽然这个教育和世界一般的教育不同,但必须有灵才有实际。

根据观察,有相当多的青少年聚会,摸不着少年人的灵。有的少年人因着父母是基督徒,就理所当然的来参加青少年聚会或主日擘饼。然而,他们灵里并没有得着多少供应,最多只是得着一些知识。主要原因在于带领的人灵不够新鲜、不够刚强。我们的确应该给人教育性的东西,但更要摸着他们的灵。最低限度,这两面都要有。一面,有点教育性的东西,启发他们的头脑和理智。一面,在启发他们时,带领的人灵里应该活而新鲜、释放;同时应该在主面前,有相当多运用灵的祷告。

这样, 圣灵就能借着他们的祷告, 摸着青少年的灵。青少年就不只能学习祷告, 也能在他们灵里, 碰着一个属灵的东西而被点活。然后, 当他们祷告时, 自然会有一个灵、一个空气带他们祷告。慢慢的, 他们的祷告就是从灵里出来的, 他们就在聚会中得着了实在的供应。这才是智慧、知识, 配合了里面灵的供应。

我们知道人不能只有灵的供应,而没有知识的配合;因为人不只有一个灵,人还有理智的问题。这就需要我们在带领青少年时,好好启发他们的理智和头脑。然而,若我们只用知识启发,却没有多少灵,这也是不行的。我们给青少年话语,一面要带着教育性,有相当理智的成分;一面我们里面的灵必须是强的、丰满的。

这样,我们的话语出去时,就会带着灵的成分。不只说话时如此,祷告、唱诗也包括在内,我们的灵都要能出去,好摸着人的灵。这就是灵的启发和知识的启发,一同配合、调和着出去。在知识那面,是启发他们的头脑;在灵这一面,就是摸着他们的灵。最终,他们理智得开启,灵也开了,就能与主有交通;这时,他们的灵才真正得着真实的供应。

带领青少年聚会不是一件容易的事;有的人以为,青少年聚会比一般大聚会容易带领,这观念是错的。或许从某一面说,少年人容易被带起来,往前追求主;但从另一面看,要

真正把少年人的灵带起来是不容易的。的确,少年人容易兴奋、受鼓动,也容易在情感、理智、逻辑上受带领;但你真要把他们的灵带起来,许多时候是比年长的人更难。所以,这需要我们的灵够强。

每一次青少年聚会,我们都要注意人数有没有加多,也要注意他们对我们的教导到底领会多少,接受多少;更重要的是,要注意他们灵里的反应。惟有他们在灵里有一次强的反应,他们才能在主面前有真实的改变。同时,我们必须在青少年聚会以外的时间,或是会前、会后,和他们有些个别的接触。我们若没有时间和每一位都接触,就要按着特殊的情形,寻求主的引导,和他们有个别的接触。在接触中,也要学习运用灵,好摸着他们的灵,叫他们的灵能活起来。

在青少年聚会中,紧要的是青少年的灵能活过来。为此,教材的东西还得少讲;因为我们若讲太多,青少年都是用头脑接受。结果他们可能聚会听了半年,多半是教材的东西,而他们灵里并没有动,没有起什么作用,那就违背了我们聚会的性质。基督徒聚会的性质是重在供应灵;为着供应灵,而需要启发人的头脑和理智。世界的教育,只是为着启发人的理智和头脑,没有灵的讲究;但我们所讲的道,所给人的,是属灵的教育,目的是为着能打动人的灵。若光是启发头脑没有达到灵,就等于完全没有达到我们的目的,我们所作的也就虚空徒然。因此在这一点上,带领的人一定要非常清楚,你们所用的是教材,但所盼望达到的,乃是能摸着他们的灵。

# 基督的成为肉体

接着,我们要从知识的一面,说到关乎基督的第三个大点。在前面的信息中,我们已经看过基督的神性,以及基督与万有这两个大点,现在我们要来看基督的成为肉体。一个人对于主的认识,必须在成为肉体这点上,认识得比其他点更透彻,因为这是一个转捩点、中心点。前面所交通的重点,都在于这一点;后面接续的好些重点,也是由于这一点。换句话说,主所作的一切,都是为着成为肉体或是在于成为肉体。若是没有成为肉体这件事,主对我们就好像变作没有多少意义。所以,这点是非常中心,非常重要的。这可分作几个小点来看。

#### 成为肉体的预言

首先,我们要来看成为肉体的预言。在圣经里,对主成为肉体的预言是很清楚的,也有相当多的记载。在此,我们题出两处经节,一处在创世记三章十五节,人堕落后,神对蛇说,「我又要叫你和女人彼此为仇,你的后裔和女人的后裔也彼此为仇;女人的后裔要伤你的头,你要伤他的脚跟。」我们若仅仅从字面看「女人的后裔」这几个字,会以为非常简单,其实它里面所包含的,却是非常的深奥。这其中有几个很深的问题,第一,因着有后裔出来,并且是女人的后裔,这就一定需要生产。第二,生出来一定是一个人,因为是女人的后裔。第三,这个从女人生出来的后裔,必定和一般世人不同;因为一般世人,都不能说是女人的后裔,而是男人的后裔。这一位却是女人的后裔,可见是不同的一位。这个不同是在根源和性质上。若是男人的后裔都是从人出来的,那个根源就是人,有人的性质。但这里有一个生出来的,是女人的后裔,经推论其根源乃是根源就是人,有人的性质。所以「女人的后裔」这一句简单的话,认真推论就是神来作人,也就是神成为肉体;这是圣经里第一处预言到神要来成为人。

第二处预言,是以赛亚七章十四节,这一节在预言的路线上,是紧接着创世记三章十五节所说「女人的后裔」。以赛亚说,「必有童女怀孕生子,」这个童女所生的儿子,就是创世记三章女人的后裔。基督的的确确是女人的后裔,因为祂是单纯从女人而生,是从一个童女而生。以赛亚七章十四节接着说,「她要给祂起名叫以马内利。」「以马内利」这名的意义就是神与人同在,启示出创世记三章女人的后裔那特别的源头、特别的性质。这个童女所生的儿子,祂的名字叫作神与人同在,祂就是神与人同在,神与人联合,神与人调在一起。祂有人的成分,也有神的成分,在祂的名字里神和人、人和神二者联在一起。至此,神来作人,成为肉体的这个预言,就非常清楚了。

# 成为肉体的成就

其次,我们来看成为肉体的成就。成为肉体的预言是在旧约里,成就是在新约的开头。我们要指出两处圣经,第一处在马太一章二十二至二十三节:「有主的使者向他(约瑟)梦中显现,说……只管娶过你的妻子马利亚来,因那生在她里面的,乃是出于圣灵。她将要生一个儿子,你要给祂起名叫耶稣,因祂要亲自将他的百姓从他们的罪里救出来。这一切成就了,为要应验主借着申言者所说的,说,「看哪,必有童女怀孕生子,人要称祂的名为以马内利。」(以马内利翻出来,就是神与我们同在。)」这段话清楚告诉我们,旧约的预言在这里应验、成就了。有一个童女果真怀了孕,而且是从圣灵怀孕,源头是出乎圣灵,就是出乎神。她所生的这个儿子,要作我们罪人的救主,把我们从罪里救出来;所以,祂的名字叫耶稣,意思是耶和华救主。「耶稣」是希腊文,等于希伯来文的约书亚,(民十三 16)意即耶和华救主,或耶和华救恩。

另有一处是加拉太四章四节:「及至时候满足,神就差出祂的儿子,由女子所生,且生在律法以下。」这就是神成为肉体,也就是神的发表、神的显出。神的儿子就是神显现出来;子表明父,因此神的儿子就是神的显明,也是显明出来的神。这个神的显明,或说显明出来的神,由一个女子所生,成了一个人,这就是成为肉体。那显出来的神成了一个肉体,就是成为肉体这个预言的成就。成为肉体的意义接着,我们要来看成为肉体的意义。首先,约翰一章十四节说,「话成了肉体。」简单的说,话就是神显出来,也就是显出来的神。成为肉体的神不是隐藏的神,乃是显出来的神。那位显出来的神,就是话,成了肉体。肉体不仅是指人,也是指堕落之后的人。主耶稣来成为肉体时,人已经堕落了;所以,祂来成为人所穿上的肉体,就是指着堕落的人说的,或者说穿上了堕落过的人。我们需要把这真理说得很准确。

第二处是罗马八章三节:「神,既在罪之肉体的样式里,并为着罪,差来了自己的儿子。」我们要指出不能只因着约翰一章十四节,就以为显出来的神成为人,是成了一个有罪的人,一个堕落而邪恶的人。这里加上罗马八章三节,给我们看见,祂虽然成为一个堕落之后的人,但祂所成为的这个人,只有堕落之人外面的样式,没有里面堕落的本质、罪的本质。这就是约翰三章十四节,铜蛇所表征的一个例证。主说,「摩西在旷野怎样举蛇,人子也必照样被举起来。」摩西在旷野所举起的铜蛇,(民二一4~9,)乃是预表主自己。那条铜蛇虽是蛇,却只有蛇的形状,没有蛇毒的成分,没有蛇的本质。这预表主耶稣成了一个堕落后的人,只有堕落之人的样式,并没有堕落之人的本质。罗马八章三节说到罪之肉体的样式,证明主是成了罪之肉体的样式,但没有罪的本质。

第三处圣经, 腓立比二章七至八节所说, 我们的主「取了奴仆的形状, 成为人的样式; 既显为人的样子, 就降卑自己, 顺从至死, 且死在十字架上」。那显出来的神, 成为肉体虽是和堕落后的人联结, 但祂没有人里面罪的本质。然而, 祂的确是一个真人, 并不是个假人; 祂实际上就是一个人, 有人的样式。

希伯来二章十四节告诉我们,「儿女既同有血肉之体,祂也照样亲自有分于血肉之体,为要借着死,废除那掌死权的,就是魔鬼。」这证明主成为肉体时,实在是有血有肉,有人的成分。提前二章五节说,「因为只有一位神,在神和人中间,也只有一位中保,就是那人基督耶稣。」这里「那人」是很重的辞,就是说主的的确确成了一个人,除了祂没有罪这点和我们不同之外,没有一点和人不同。它和人一点都不差,所不同的就是我们有罪,祂里面没有罪;祂实实在在是作了一个人。提前三章十六节说,「祂显现于肉体。」神成为肉体就是神在肉体里把自己显出来,而这个肉体就是道地的人。祂和人不同之处,就是祂里面没有罪的成分,除此之外祂和人一样。祂是显出来的一位神,从堕落的人里面彰显出来。

# 成为肉体的结果

成为肉体的结果,可见于林前十五章。四十五节说有一个「末后的亚当」,四十七七节说是「第二个人」,证明主是末后的人,也是第二个人。从这两处经文,我们看见宇宙问只有两个人,首先的人是第一个人,还有一个末后的亚当,是第二个人。主这末后的亚当,乃是第二个人,证明祂是另外一个人。这另外一个人乃是神与人调成的一个人,就是成为肉体所成功的一个人。成为肉体的结果,就是在宇宙问产生一个人。原来在宇宙中只有一个人,那个人是属土的。现在神成为肉体,产生出末后的亚当,也是第二个人,这个人是属天的。所以,在神没有成为肉体之先,宇宙问只有一个人,就是首先的亚当。主成为肉体,宇宙中就产生第二个人,乃是末后的亚当。

此外,希伯来一章三节说,「祂是神荣耀的光辉,是神本质的印像。」主成为肉体就是神照耀出来,也就是神的本质表现出来,是神借着人发表出来。约翰一章十八节说,「从来没有人看见神,只有在父怀里的独生子,将祂表明出来。」成为肉体的结果,一面是产生末后的亚当,第二个人;另一面,是把神表现出来,表明出来。马太一章二十三节说,「看哪,必有童女怀孕生子,人要称祂的名为以马内利。(以马内利翻出来,就是神与我们同在。)」借着主的出生,产生了以马内利,就是神与人同在。这是何等的奇妙。

# 第 8 篇 带领人认识主是话又是灵

上一篇 回目錄 下一篇



# 灵的带领给人真实的帮助

有一件事是带领聚会的人必须知道的,就是要带领来聚会的人有祷告;这件事关系非常重大。我们知道,带领聚会有几种方式,有的是知识的带领,有的是情感的带领。情感的带领,是使人的情感受感动。这样的带领,对人多少有点帮助,但是不多。认真说,聚会的带领必须是灵的带领,才能给人真实的帮助。

请我们自问在带领大学生时,是用道理、知识、情感来带领,还是用灵带领?我们必须用灵带领他们。我们若要带领少年人祷告,我们这些带领的人,灵一定要强,祷告一定要多。若是带领的人灵不强,祷告不多,就很难盼望与会的少年人会祷告。所以,我们自己必须有一个祷告的灵,是活而新鲜的;同时要带与会的少年人有更多的祷告。

# 祷告使圣徒的灵得开启

我在碧瑶和圣徒聚会,有很多的祷告。他们在山上的时间,最少有二分之一或三分之二的时间,都是用来祷告。头一天,祷告的人并不多,之后祷告的人逐渐多起来。七、八天之后,几乎所有的人都在聚会中开口祷告,而且每个人祷告的次数也很多。当然,私底下他们也会祷告,但最要紧的是在聚会中开口祷告。吃过早餐后,还不到聚会时间,他们就坐下来祷告。每次聚会之后,祷告的机会也相当多。换句话说,他们在会前、会后都有很多的祷告。祷告对他们是最有益处的,借着祷告,他们的灵开了,让圣灵可以将聚会中的信息作到他们里面。若不祷告,信息就无法进到他们里面,也不能感动他们。我们一定要经常带领人祷告,使他们的灵得着开启;这样,话才能进到他们里面,对他们才有真实实的帮助。

关于这一点,我们一定要注意。在每一次的聚会里,不要仅仅讲道给人听,乃要带领他们,使他们的灵向主是开启的。若是我们讲道,只用头脑,用思路,用话语,而属灵的供应不够,这样的道就不是造就人的好道。如果我们要带他们的灵向主开启,带他们祷告,我们的灵非得先向主开启不可。若是我们的灵不活、不新鲜,没有祷告的灵,祷告也不多,却盼望受我们带领的人祷告,那是绝不可能的事。你传讲信息,若是你自己没有一个条理、思路,就不可能盼望你所带领的人有条理、思路。同样的,你的灵不强,就不可能使你所带领的人有强的祷告。

# 矫正重真理轻祷告的聚会观念

已过,我们带领青年聚会、以及大聚会,都太偏重真理,而轻匆祷告。即使是各召会聚会的带领,也都是较多重在真理,而轻于祷告。这是我们已往很大的亏缺。知识和属灵,二者必须并重。带领聚会,不仅要给人一点真理,还要带着刚强的灵,给人属灵的供应。每一次聚会,都应该释放灵,开启灵。为此,所有带领聚会的人,他们的灵都要释放并开启。这需要很多的祷告。正如你研读得越多,讲得就越多;照样,你祷告得越多,你在聚会中的祷告就越多。许多带领少年聚会的人,恐怕还是在讲道上花工夫,却没有在祷告上多有预备。这样,他们的灵就不够强,还是重在头脑、思路、知识、道理这一面。关于这一点,我们一定要改正过来。我们去带领少年聚会时,应该着重祷告和灵的带领,过于知识的带领。

我们在碧瑶的特会和训练,抓住了这个诀窍,在祷告这面的带领比较多。几乎百分之六十的时问都在祷告,百分之四十的时间才给他们一点真理。当然,这个真理是用祷告的灵,供应到他们里面的。所以,他们所得着的帮助,是在灵里的,是实际的,也是活的。我们一定要注意这个;这不是作法的问题,而是人的问题。若是我们带领的人祷告少,就不能盼望

受带领的人能祷告多。我们一缺少祷告的灵,就无法要求受带领的人有祷告的灵。因此,我们这些带领的人,一定要操练灵,多祷告;这样,灵才能刚强、新鲜、活泼并释放。

# 基督教的整个光景迫使神有所反应

按我们的观察,各地的弟兄们,对于用灵、在灵里事奉的观念,转得还不够。似乎大家的灵一直是落后的,而不是领先的。大部分的情形,都是理智、道理、情感、意志、感觉多,灵还是很落后;这是我们中间很大的难处。难怪神在已过的年日,有些反应的工作,比如神许可灵恩派的人兴起,就是其中的一个例子。这个反应一来,灵就压倒一切,也不管理智了。神许可这个反应兴起,是有原因的;但另一面说,那个运动作得太过。单从灵这面说,这个反应还是对的,因为整个基督教都落在理智、规条、礼仪、规炬和道理中。聚会时,每个人都带着圣经、诗歌,规规炬炬的端坐在那里,个个都很理智。这迫使神兴起一个环境,兴起一个运动,来推翻理智。

虽然我们不一定称义灵恩运动所有的事;但我们还得承认,这运动是在神的许可之下而有的反应。比如聚会时,人人规规矩矩的坐着,神的反应却是叫他们打滚。你批评这些人在那里滚,在那里跳是不对的;但也有很多人在其中得救了。有人规规矩矩的作了十年的牧师,带了些教友来,但从其中却不容易找到真正得救的。然而,那些在灵恩运动里的人,虽然又哭又跳又滚,却真正悔改得救了。从前,他们吸食鸦片,被烟鬼、酒鬼缠身,束手无策;但经过这一哭、一跳、一滚,鸦片、烟鬼、酒鬼全都脱落,得救了。长远来看,我们当然不能称义这样的实行;但我们还得相信这是神的一个反应。

直到今天,所有神的儿女,都得承认一个事实,就是虽然我们重生得救,有了神的生命,甚至有些服事,但我们的灵还是很弱。我们聚在一起时,大都是理智的、情感的、重感觉的。换句话说,在我们的身上,魂有完全的地位,但灵几乎没有地位。这是我们无可否认的事实。因此,我们聚会的带领很差,灵很不容易活。不只少年聚会如此,就是全召会的聚会也是这样。

#### 带领来聚会的人祷告,开启他们的灵

在行传六章四节说,「但我们要坚定持续的祷告,并尽话语的职事。」祷告是属于灵的问题,尽话语的职事是属于知识、头脑的问题。然而,我们今天的光景,好像只尽话语的职事,而不祷告。姑且不论使徒们是会前还是会后祷告,基本的问题是我们带领聚会,一定要带领与会的人祷告;不管是会前或是会后,一定要带他们祷告。

我们已往吃亏的地方,就是人来聚会,我们一直带他们聚会,却不带他们祷告。举台北某会所为例,主日擘饼至少有六十个人聚会。根据我们的观察,这六十个人当中,在一整年的五十二个主日里,最少有三十个人是从来没有开过口的。这是一个事实,六十个擘饼的人中,一年之内,有三十个人是一次也没开过口。若这是擘饼聚会的光景,就更遑论听信息的聚会了。从年首到年终,在听信息的聚会里,可能来了三、四百人,其中不见得有一百个人祷告。换句话说,有三百个人听道,听了一年,其中至少有二百个人是不祷告的。有的人一年如此,十年也是如此;听了十年的信息,在聚会中却不祷告。信息一直讲给他听,但他的灵不敞开,难怪话无法进到他里面。这就如同人吃饭,一直吃到鼻孔里,却没有进到胃里一样。我们讲了那么多年的信息,一点果效也没有,原因就在这里。

照样,我们传福音也是如此;我们天天向人传福音,人就一直听。每一周他们都来听,但他们不祷告,我们也不带他们祷告;这样,人要得救是很困难的。其实,不必等一周过后,当下或是隔天,我们就可以带福音朋友开口祷告。我们向人传福音,非开他们的灵不可;他们的灵开启了,就得救了。这是带人得救的基本原则。

### 带领圣徒对灵有直一实的认识

现今,带领少年弟兄姊妹对灵有真实的认识,乃是当务之急。按照我们的经历,我们知道真实的生命经历,完全是在灵里。所谓的属灵生命,就是一个灵的故事。我们在约翰福音里看见,我们由灵而生,(三 6,)并且用灵敬拜灵。(四 24)当我们里面充满灵,结果我们的话一说出来就是灵,甚至能滔滔不绝,涌流到一个地步,成为活水的江河。(七 38~39)这就是我们真实经历属灵生命的所有故事,而这一切都在于灵。

# 与主联合的, 便是与主成为二灵

在此,我要举出几处经节,来加强圣徒对灵的认识。林前六章十七节:「与主联合的,便是与主成为一灵。」主在我们身上所作惟一、中心的事,就是叫我们与祂联合。所有属灵生命的故事,就是我们与主联合的故事。我们若不与主联合,或是不让主与我们联合,就无法经历这属灵生命的故事。

一个人若没有得着主,就没有生命,因为主就是生命。(约十四6。)所以要得着生命,就必须得着主。因此,约壹五章十二节说,「人有了神的儿子,就有生命;没有神的儿子,就没有生命。」人有了神的儿子,意思就是人与主联合了。然而,这里有一个问题;你与主联合,是怎样的联合?林前六章十七节清楚告诉我们:「与主联合的,便是与主成为一灵。」这是一个灵的联合,因为是与主成为一灵。

十七节乃是圣经里很大的一节经节。严格的说,主临到我们不是父,也不是子,乃是灵。关于这一点,我们向人陈明的时候,要说得重一点,不要让人领会错误。在灵里有子,在子里有父,所以若不是灵临到我们,子就不能给我们得着,父也不能给我们认识。这完全是在灵里的故事。不仅如此,连主进入我们里面作生命,也完完全全是个灵的故事。这可由约翰二十章门徒所领受的圣灵,(22)到了罗马八章二节,就成了生命的灵,得着印证。

此外,我们要看见,林前六章十七节说到我们与主联合,乃是与主成为一灵。主是灵,当祂临到我们时,祂乃是灵,并且当主进到我们里面作生命时,祂还是灵。然而,我们要如何得着这一位是灵的主呢?当然不能用头脑、思想、情感、或意志得着祂,也无法用奋斗、知识、研究得着祂。我们必须用灵来得着祂,因为祂与我们联合,乃是与我们联合成为一灵。

我们不是刻意要给少年弟兄姊妹太多的道理,然而我们知道,特别中学生和大学生是非常注重理论的。为此,关于灵的这个论点,必须说得重一点。首先,我们要在理论上征服他们,给他们看见,神要人与祂联合。因为借着联合,人才能得着神,神也才能作人的一切;然而这个联合,完全是灵的联合。因为神是灵,所以神临到人也是灵,神作人的生命也是灵,而人要得着这个灵,就必须用灵。

林前六章十七节说,我们与主联合,成为一灵。这不仅是两个灵的故事,并且这两个灵要成为一灵;或者说神这个灵,和我们人里头的灵,两个灵成为一个灵。我们与主联合为一,这个一乃是灵的一,就是二灵成为一灵。这意思是,主这个灵要进到我们灵里,和我们的灵联合成为一个。

### 人若没有基督的灵, 就不是属基督的

此外,罗马八章九节下半告诉我们,「人若没有基督的灵,就不是属基督的。」反面的说, 我们若是属基督的,我们定规有基督的灵。那属基督的人,就是与基督联结的人,在他里头定 规有基督的灵。林后三章十七节说,「主就是那灵。」这节不是说,主是一位,那灵又是一位。 主就是那灵,意思是基督的灵就是基督自己。正如你的灵就是你自己,你的灵和 你自己并不是分开的;照样,基督的灵就是基督自己。然而,为什么罗马八章九节说基督的灵,而不说基督呢?因为在那里有一个联结、联合的问题。如果基督不是灵,基督就无法进到我们里面,与我们联合、联结,我们也无法与基督联属。我们之所以属于基督,联于基督,能与基督成为一个,全是因为基督乃是灵。乃是祂这灵进到我们人的灵里,这二灵才能成为一灵。因此,九节说基督的灵,而不说基督。

我再说,基督的灵并不是指在基督之外的第二者;并非基督是一位,基督的灵又是另一位。我们要永远记得,基督的灵就是基督,基督和基督的灵就是一位。基督就是神成为肉体,在十字架上担当我们的罪,从死里复活,进到我们里面。然而,当祂进到我们里面时,祂乃是灵,是基督的灵;基督的灵就是复活的基督,进到我们灵里。我们要永远记住,林前六章十七节是正面的说到我们与主联合,乃是成为一灵;罗马八章九节下半是从反面说,人若没有基督的灵,人与基督就没有联属。关于这两面,我们要向少年弟兄姊妹陈明,直到他们明白。

# 主对我们所说的话, 就是灵, 就是生命

我们得救之后,就有了主的生命。从此,我们和主之间的故事,完全是在灵里联结的故事。所以,我们永远不能只倚靠道而忽略灵;只听道而不用灵,或是只凭头脑领会道,而不用灵消化道;这绝对不行。讲道乃是先用道开人的心窍和头脑,好叫灵借着道,经过人的头脑,进到人灵里;这就是道的用处。道乃是灵的开启,是灵的先锋,是灵的领路者。因此,主耶稣说,「我对你们所说的话,就是灵。」(约六 63。)这个话乃是灵的先导,是灵的先声。虽然主对我们说的是话,但是当我们的头脑被这话开启时,这话就要透过我们的头脑,进到我们灵里,变成灵。所以,我们要与主接触,与祂有联结,就不能光凭头脑明白。我们必须让道开启我们的心窍,并透过我们的心窍,进到我们灵里;接着,我们必须用灵接受主的话。当主的话一进到我们灵里,就变成灵。话一变作灵,对我们就是生命。这时,主对我们所说的话,就是灵,就是生命了。

然而,为什么主这个灵进入我们里头,要借着话呢?或者说,为何祂这个灵还要化成话呢? 乃是因为我们人是有头脑,有思想,有思路的;一切进入我们里头的,都要经过我们的头脑和思路。若不经过我们的头脑或思路,就不能进入我们里面。不错,主是灵,但祂要进入我们里面,必须先经过我们的头脑。为此,祂这个灵必须先成为话,为要用话开启我们的头脑和心窍。当我们的头脑和心窍得开启了,也就是我们这个人的大门开了,主的话就能进到我们的灵这个内室里。话一进到我们灵里,话就变作灵;话一变作灵,对我们就是生命。所以,我们一定要让弟兄姊妹看见,我们不能光听道,而必须让道开启我们的思路,转我们的观念,开我们的心窍,打通我们的思想;这就是开我们的「大门」。这样,当我们用灵接受话时,话一变作灵,对我们就是生命。

# 父所有的都是子的, 圣灵从子领受而宣示与门徒

到这时我们就要引用另一处圣经。这处圣经比较难懂,但是一定要用,就是约翰十六章十五节:「凡父所有的,都是我(子)的,所以我说,祂(圣灵)从我有所领受而要宣示与你们。」这是一节讲论生命的圣经,却很容易被人忽略不用。这节的意思是,圣灵从主耶稣有所领受,并且将所领受的全都告诉我们。在这短短的一节里,有四个重点。第一,「父所有的。」这就是歌罗西二章九节所说,「神格一切的丰满。」第二,「都是我(子)的。」这是歌罗西二章九节所说,「神格一切的丰满,都有形有体的居住在基督里面。」父所有的,都是子的,这意思是神格一切的丰满,都在基督里。

第三,「祂(圣灵)从我有所领受。」这意思是,凡子所有的都由灵领受。因此,约翰十六章十五节的意思是,父所有的都给了子,子所有的全由灵领受。这也就是父的一切都在子里面,子的一切全在灵里。我们若要完全明白十五节的话,就必须来看这节的上文。十三节说,「只等实际的灵来了,祂要引导你们进入一切的实际。」在这之前,主耶稣告诉门徒:「我去是与你们有益的。因为我若不去,保惠师(圣灵)就不到你们这里来。」(7。)这意思是,保惠师(圣灵)若不来,这一切的实际就不能进到门徒里面;父的一切只能在子里面,而子的一切,却不能进到门徒里面。要父在子里面的一切,能达到门徒里面,就必须圣灵来,因为圣灵从子领受一切。第四,「宣示与你们」。这就是启示,也相当于十三节所说的「进入」。结果我们会看见,父的一切在子里面,子的一切全由灵领受,而灵所领受的一切,都启示在我们里面,宣示与我们,并且灵要带我们进入这一切的实际。

为此,我们必须郑重并清楚的向少年弟兄姊妹陈明,他们若要实际的摸着神,得着基督,就必须摸着圣灵;因为父的一切都给了子,子的一切全由圣灵领受。我们若不认识圣灵,不摸着圣灵,就无法摸着子的一切。因此,我们再三的强调,我们不能光用头脑听道;反之,我们必须让道开启我们的头脑。当这道经过我们的头脑,进到我们灵里,这道就变作灵了。在这灵里,就有子的一切,也就是父的一切。

# 圣经和圣灵二者乃是一

# 圣经的话进到我们灵里, 就变成圣灵

此外,我们带领青年人还必须向他们陈明,在我们身外的圣经,和在我们里面的圣灵有什么分别。事实上,圣经和圣灵并没有分别。圣灵是圣经的灵,圣经是圣灵的话。圣经,就是圣灵的发表,叫我们的头脑能明白。一旦,圣经开启我们的头脑,就透过我们的头脑,进到我们灵里;这样,圣经的话就变作圣灵。每一次,我们的头脑明白圣经的话,然后用灵接受这话时,我们就会感觉到.是圣灵进到我们灵里.而不仅是圣经的话进到我们灵里。

圣灵在我们身外就是圣经, 当圣经进到我们里面, 就变成圣灵了。因此, 全本圣经特别是约翰福音, 给我们看见主就是话, (一 1, ) 主也是灵, (四 24) 并且主这个话就是灵。

(六 63) 为要使我们的头脑能明白、领会,主就必须是话;为要进入我们灵里,主必须是灵。话能开启我们的思路和心窍,等到我们的头脑领会祂的话,我们的心敞开,并且用灵接受,这话就变作灵了。圣经乃是圣灵的先锋,圣灵的先导,来开启我们的头脑。所以说,圣经乃是圣灵在我们身外,圣灵乃是圣经在我们里面,这二者就是一个。

### 字句杀死人, 那灵叫人活

因此,我们要着重的说,我们永远不能光读圣经,而不接受圣灵。若我们光读圣经而不接受圣灵,圣经对我们就是死的字句,死的道理,毫无任何用处。这就像法利赛人读圣经一样,他们只要外面旧约字句的圣经,而不要里面的生命,结果就落到死的字句里。这样,圣经反倒是定他们的罪,而不是叫他们得救的。因为字句杀死人,那灵却叫人活。(林后三6。)如果圣经仅仅是在我们身外的字句,圣经就会叫我们死;乃是因圣经变作灵,进到我们灵里面,圣经才叫我们得生命。

#### 借着圣灵的启示,基督才能安家在我们里面

我们还需要根据约翰十六章十五节,向少年弟兄姊妹陈明,凡父所有的都在子里面,而子的一切都由灵领受;因此灵来了,就把这一切启示给我们。圣灵乃是借着圣经的话启示我们,使我们的头脑先明白、领会,但我们不能停留在头脑明白的阶段,还必须用灵接受。我们可以把头脑所明白、领会的,化作在灵里的祷告。当我们这样用灵祷告得越多,我们在灵

里接受的就越多。结果,我们在灵里所接受的,就不仅仅是字句的圣经,而是那位丰富的灵。 当我们这样接触、接受这位丰富的灵,和祂交通,祂就借着圣经,逐渐把基督的一切启示给我 们。这样,我们就在基督里,享受神一切的丰富。这就是以弗所三章所说,基督借着信,安家 在我们心里,使我们被充满,成为神一切的丰满。(17 上,19 下。)

为什么基督安家在我们心里,我们就要被充满,成为神一切的丰满?这是因为圣灵在我们的灵里,借着圣经的话,将基督启示在我们里面,变作我们的经历。借着圣灵的启示,基督才能在我们里面安家;而基督安家在我们里面的结果,就是神在基督里的一切的丰富,要充满在我们里面,使我们成为神的丰满,就是神的彰显。这结果也是因为父所有的都是子的,而灵从子有所领受,宣示与我们,启示我们,作了我们的一切。

# 主是话, 又是灵

本篇信息若要一次讲给少年弟兄姊妹,可能有点吃力。重点是要改他们的观念,他们必须先懂得道,然后用灵接受主。我们要让他们认识,神和基督首先对他们乃是话,给他们明白、领悟了,然后在灵里接受,就变成灵了。

到了这里,我们就会懂得,为什么主是话,又是灵,也会懂得神将它的儿子赐给我们,乃是为使我们借着它的儿子,得着神并享受神自己。神在祂儿子的里面,借着祂的灵,将祂自己给我们享受。而它的灵来作工的时候,乃是借着圣经的话。所以圣经的话就是圣灵的先导,来开启我们的头脑。等到我们的头脑开启了,用灵一接受,这话进到我们里面,就是灵进到我们里面。当灵进入我们里面,就是神和基督在我们里面。因为神的一切都在基督里,而基督的丰富全由灵领受。因此,灵借着外面的圣经,把基督一切的丰富,启示在我们里面,等到我们用灵接受的时候,圣经的话就不再是道理,而完完全全是灵的感觉,灵的实际,灵的流通,灵的经过,灵的运行,灵的涂抹,也就是灵的供应。我们带领少年弟兄姊妹,和他们交通时,关于这个点要说得重一点。即使是重复的说,也不要紧,因为这个并不在人天然的观念和理论里。我们甚至需要一再重复的说,让他们从年幼追求主的时候,就懂得这个灵的故事。

以前,我们在灵这面对圣徒的带领不够深入;有许多跟随灵、随从灵的诀窍,陈明得不够清楚。若是主许可,我们还要详细的说到这些事。相信这对弟兄姊妹会有莫大的帮助。这样,他们才能真正一步一步的摸着灵的故事,懂得什么叫作神在基督里作我们的生命。林前六章十七节和约翰十六章十五节,乃是圣经里很大的经节;一切属灵的故事也都在这两节里,说也说不尽。盼望所有服事的人都注重这一面的带领,但不要着急,也不需要各处召会或是各班都统一、一致。这不在乎速度,乃在乎我们所服事的人能摸着灵。

# 第 9 篇 倚靠灵为神作工,借祷告尽话语的职事

上一篇 回目錄 下一篇



# 经历神必须认识灵

历代真正认识主并摸着生命的人都承认,要认识主一定要认识生命并经历生命。然而,要经历神并经历神作生命,非认识圣灵不可。可惜,至今人对圣灵的认识仍是非常欠缺;甚至为神尽话语职事的人,对圣灵的认识与传讲也不够正确和完整。今天基督教里有千万本书籍,却不容易找到几篇信息,是从经历中说到对圣灵的认识。然而,我们可以从圣经的内容看见,有关圣灵的记载是逐卷加多的。

# 约翰福音有关主成为那灵的启示

# 主作为那灵而来

在福音书里,约翰十四章是个转弯;主在那里说到,祂要从肉身转到灵。二至三节说,「我去是为你们预备地方。我若去为你们预备了地方,就再来接你们到我那里,我在那里,叫你们也在那里。」这里在解经上有很大的争执,有人以为这里所说主的「再来」,是指主耶稣在世代未了的第二次来。事实上,这里所说主的「再来」,不是指主耶稣在世代末了的第二次来,而是指主耶稣复活后,成为那灵来到门徒里面。

十八至十九节说,「我不撇下你们为孤儿,我正往你们这里来。还有不多的时候,世人不再看见我,你们却看见我。」这里说主的去和主的来,是不多的时候,世人虽然看不见祂,但门徒却能看见祂。所以,这里说主去后就来,这个「来」绝不是几十年的时间,而是仅仅二、三天。用圣经的话说,就是三日三夜,祂经过死而复活,就来到门徒中间。到了二十章,主复活那天晚上,主来到门徒们中间。门徒们看见主,就喜乐了。(19~20)这正好应验主在十四章十六至十九节的话,说祂正往他们这里来,世人虽看不见祂,门徒却要看见祂。祂这个来,乃是成为那灵而来。(17。)

### 主死而复活后带着属灵的身体

有人说, 主耶稣复活那天晚上, 是带着复活的身体而来, 因为祂让门徒摸祂手上的钉痕, 并用手探入祂的肋旁, (二十 27, ) 这证明祂是有身体的。然而, 另一面我们必须承认, 主耶稣是成为那灵而来。它的确是带着复活的身体, 但祂在复活里乃是那灵。曾有人对这点不能领会, 问说, 主的身体是怎么回事?我就回答他说, 「弟兄, 主耶稣今天住不住在你里面?」他说, 「当然住在我里面。」我又问: 「主耶稣今天住在你里面, 是不是复活的主?」他说, 「是复活的主。」我再说, 「主耶稣复活了, 是不是带着身体呢?有骨有肉么?」他说, 「照路加二十四章的记载, 主显现在门徒中问时, 是有骨有肉的。」(39。)我说, 「好, 那么主耶稣今天在你里面, 有骨有肉么?」他就无法回答了。

一面圣经很清楚的说,主耶稣复活了,有骨也有肉;另一面,主耶稣住在我们里面, 又是千真万确的。然而,主耶稣这个住在我们里面,却是没有骨没有肉的。如果我们用头 脑理智思考这问题,是没法领会的;但我们不能因头脑领会不来,就认为这事无意义或不 存在。今天,科学家在宇宙中所探讨出来的事理与证明,不过是宇宙奥秘中的千万分之一 而已。

宇宙问所蕴藏诸多的奥秘,是数不清、探不尽的。所以,不要说我们能完全理解神自己,即便是神所创造的宇宙,我们的头脑也是无法了解得透的。因此,约翰二十章里带着复活身体的主耶稣,并不是我们所想像的那样。在二十章的主耶稣,已经化身为那灵。虽然祂带着复活的身体,有骨也有肉,但并非我们所想像的,祂乃是成为那灵的主耶稣。

# 主向门徒吹人的圣灵, 乃是主自己

二十章二十二节说到主向门徒吹入一口气,说,「你们受圣灵。」这一位主耶稣就是神自己,如今祂在复活里,就是那吹入门徒里面的圣灵。主耶稣死而复活以前,和门徒们相处三年半之久,从未和他们说过这句话,也没有作过这件事。在那三年半里,祂天天和门徒们在一起,却没有这么作。乃是到祂复活的那天晚上,祂来到门徒中间时,才向他们吹入一口气,说,「你们受圣灵。」这里的记载非常特别。

我们往前看十九至二十节,就会更清楚:「那日(就是七日的第一日)晚上,门徒所在的地方,因怕犹太人,门都关了;耶稣来站在当中,对他们说,愿你们平安。说了这话,就把手和肋旁指给他们看。门徒看见主,就喜乐了。」这里说,门徒因为怕犹太人,门都关了。门既是关的,主耶稣是怎么进来的?况且祂还带着有骨有肉的身体,并且把手和肋旁指给门徒看。二十一节说,「耶稣又对他们说,愿你们平安,父怎样差遣了我,我也照样差遣你们。」这里所说的「怎样……照样」含意很特别。

当父差遣主的时候,父乃是在主里面,与主同在; (八 29, )而主也照样差遣门徒,意思是主也要在门徒里面,与门徒同在。当父差遣主的时候,父就进到主里面,因此当主对门徒说话时,乃是差遣主来的父,在主里面作祂自己的事。 (十四 10。)父是这样差遣主,主也照样差遣门徒。主乃是进到门徒里面,来差遣门徒。因此,当门徒出去为主说话时,主就在他们里面。父是在主耶稣里面差遣主,主也照样进到门徒里面,差遣他们。

然后,在二十章二十二节,主就向他们吹入一口气,说,「你们受圣灵。」这就是主要进入门徒们里面,如同父进到祂里面一样。父差遣主的时候,父进到祂里面;现在主要差遣门徒,也是照样进到门徒里面。主乃是借着向他们吹入一口气,进入他们里面。这一口气就是主耶稣,也就是圣灵。门徒接受了这口气,就是接受了圣灵,也就是接受了主。主进到了门徒里面,接着二十三节就说,「你们赦免谁的罪,谁的罪就赦免了;你们留下谁的罪,谁的罪就留下了。」因为门徒们的赦免,就是在他们里面的主的赦免。

所以到了五句节那天,彼得站起来向以色列入传福音,对他们说,「你们要悔改,各人要靠耶稣基督的名受浸,叫你们的罪得赦,就必领受所赐的圣灵。」(徒二38)彼得能传这赦免的福音,乃是因为住在彼得里面的主能赦免。当彼得不赦免时,这罪也就留在人的身上。在行传五章,彼得对亚拿尼亚和撒非喇说,他们欺骗圣灵,乃是欺骗神,他们就相继断气而亡。(3~10。)彼得能这样有权柄,乃是因为主在彼得里面。

千万不要以为约翰二十章的主耶稣已经升天,不在地上了。主在复活里成为那灵,所以从十四章起,主就说明,祂的去是指祂的死,祂的来是指他的复活,并且祂成为那灵,来到门徒里面。所以,十四章并没有题到主耶稣在世代末了的再来。因为若是指祂二千年后的再来,那么祂说,「我不撇下你们为孤儿,我正往你们这里来。还有不多的时候,世人不再看见我,你们却看见我,」(18~19,)这就会与祂的话相矛盾了。十四章所说主的「来」,乃是祂在复活后,成为那灵而来。

# 倚靠灵为神作工

之后,我们可以看见,使徒行传的记载,完全是圣灵的故事。使徒行传里的圣灵,就是基督自己。从行传开始,一直到启示录,使徒们所讲的,都是以基督为中心、为题目;但这位基督乃是那灵。基督不再是一位客观的主,乃是成为那灵,在我们里面,使我们可以主观的经历祂。惟有在圣灵里,我们才能同被建造。你我若不是在圣灵里,就没有办法同被建造。你我若不是把人带到圣灵里,就永远不是在作建造召会的工作。同样的原则,要带人经历基督作生命,也要在圣灵里。为什么我们传福音、讲道、和查经的实际功效很少?到底有多少人听过我们的福音?我们的福音在听的人身上有多少功效?这一切的问题,包括我们工作缺少果效的原因,都是由于人不在灵里。可能有五百个人听福音,最多只有二百人记名,其中只有七十人受浸,而七十个受浸的人当中,最多只有二十个留存。若是再打一个折扣,这二十个人中,真正活的、会祷告的,并没有多少。这样一分析,就看见我们福音的能力,已经明显减弱。减弱的原因,乃在于我们的灵弱了;弱在没有把人真正带到灵里。所以,我们一定要转,要从倚靠讲道转到倚靠灵,道要与灵相配合。

# 借祷告尽话语的职事

我们看见在五句节时,使徒们一站起来传福音,就有三千人得救。(徒二 14,41)他们所倚靠的不是他们的才能,乃是神的灵。(4。)同样的,今天我们也要倚靠灵,我们的讲道要配合灵,而不是倚靠讲道,再用灵来配合。这是我们的果效一直很少的原因,也是我们的情形死沉的原因。特别是我们这班服事的人,没有多少的禁食祷告。服事的人需要常常祷告,不是为别的祷告,而是为自己的灵祷告。盼望你们能这样祷告,能深深的遇见灵、得着灵,才能真实的明白道。

我们所传的道必须是活的,这是五旬节时,使徒们所作的。使徒们说,「但我们要坚定持续的祷告,并尽话语的职事。」(徒八 4。)他们乃是借着祷告,尽话语职事。他们的话语职事,是从祷告出来的;人接受后,也一样在祷告里。「坚定持续的祷告,并尽话语的职事」——这乃是使徒们工作的方式。我们的工作也应该是从祷告作出去,然后把人作到祷告里。无论是讲道的、听道的,都该是祷告的人。讲道的人要祷告,听道的人被引进来之后,也要祷告;如此,凡事就都是在灵里。行传给我们看见,圣徒们是天天祷告。使徒们不是不传道,而是他们的道乃是配合灵的。

今天我们的难处就是缺少灵;缺少灵的主要原因,就是缺少祷告。你讲千篇的道,若是其中没有灵,仍是无用。凡不能配合灵、没有灵的道,都是没有用的。因为没有把人带到灵里,这个人还是没有得救。所以,不管你讲多少道,你的道有多高,若不是把人带到灵里,就没有用;不管你的话语多有亮光,若是没有灵的配合,仍然是无用,全数都会落空。因此,带领的人必须醒悟过来,不能再像从前那样倚靠讲道,乃要倚靠灵。青年聚会的转弯,要从这里转。我们必须转去祷告;尽话语职事的人需要祷告,长老、服事者也需要多多的祷告。

# 第 10 篇 带领人用灵化祷圣经

上一篇 回目錄 下一篇



#### 圣经是供应生命的粮食

本篇信息我们要交通,如何把读经化作祷告,好帮助少年弟兄姊妹,用灵化祷圣经,摸着主自己。在带领少年人之先,要先向他们说明,圣经里虽然有教训,但是圣经并非以教训为目的,而是以供应「营养」为目的。圣经是超过教训的,是要透过教训,将神的话供应到人的灵里,作人生命的粮食,使人得着生命的营养。

在这一点上,我们都需要从人天然的观念里蒙拯救。在人天然的观念里,总以为书是一种知识的凭借,为着传达某一种教训。圣经表面看来也是一本书,和世界的书一样,都是白纸印着黑字。所以无论是老年人、少年人,一拿到圣经,难免认为圣经也是要灌输一些知识和思想,叫我们得到知识和教训。许多基督徒多多少少也有这种观念;然而,我们要让弟兄姊妹看见,圣经和其他书不一样。圣经不仅仅是给我们一些教训,圣经乃是要透过教训,给我们生命的食粮,给我们属灵的营养。所以我们读圣经,不重在得教训,乃是重在得生命的粮食和属灵的营养。

### 圣经是为供应基督

其次,要说明这个食粮并不是知识,不是一般人所认为的精神食粮。今天人把报纸、杂志、小说、或科学知识等,当作一种所谓的精神食粮,是因那些文字书籍传达了一些世界的知识或学说。然而,圣经不是这样,圣经所给我们的食粮,乃是基督,就是主自己。我们读圣经,是要接受生命的食粮,就是接受基督,也就是接受三而一的神。父在子里,子成为灵,这三而一的神,乃是寄托在圣经的话里。所以,我们接触圣经,要用祷告读圣经,好从圣经里得到生命的食粮;这也就是要用灵摸着基督,接受主耶稣。

#### 圣经的教训以基督为中心

有人或许会题出这样的问题:圣经中不是也有很多篇幅,说到与基督不相关的教训?比如,「你们跟不信的,不要不配的同负一轭。」(林后六 14。)这是关乎婚姻和交友的事,这样的话明明是教训,不见得和基督有什么关系。又比如,圣经中常题到殷勤的事,(罗十二 8,11,林前七 35,彼后一 5,10,)好像也和基督不太有关。似乎从圣经里的确能举出许多例子,表面看和基督没有多少关系。然而,我们要知道,基督乃是圣经的中心;圣经一切的话,都以基督为中心,再从这个中心往外延伸,直达到圆周。所以,我们若是读圣经,只存着一个接受教训的态度,我们就不会摸着基督,也得不着这些教训和基督的关系。

我们读圣经时,应当把基督当作圣经的中心目标;这样,我们就会看出所有的教训与基督的关联。基督就像是车轮的中心,从轴心张开一条条的轮辐,直达到边缘,而成为一个整体的车轮。圣经的真理就如同一个整体的车轮,基督是这车轮的中心,从这一个中心出来许多教训,无一不与基督有关。有的是直接相关,有的是间接相关,有的是间接又间接的相关。我们若是有这样的观念,就能找出圣经中所有的教训,与基督相关联的地位。

#### 圣经的教训是为保守人享受并经历基督

我们若是存着摸着基督、接触基督的心读圣经,就能得着主耶稣作我们的食粮。这样,当我们读到林后六章十四节:「你们跟不信的,不要不配的同负一轭。」我们就能清楚的了解,为什么信的和不信的,不要不配的交友并结婚,因为这会阻碍我们对基督的经历。信的人与不信的人配在一起,并不能帮助信的人更多经历基督,反而拦阻他们的经历。所以我们看见,信的人不要和不信的配在一起,是为要保守信徒在一个境地,能享受基督并经历基督。

圣经中说到殷勤和谨慎等美德,也都是这个原则。一个懒惰的人定规会失去经历基督的机会;一个不谨慎、马虎的人,不能盼望他有多少机会经历基督。一个会经历基督的人,定规是个殷勤、安静、仔细、谨慎的人。然而,并不能说一个人安静、仔细、谨慎、殷勤就能经历基督。只是一个人若不谨慎、不仔细、不殷勤,定规不能经历基督。我们这样读圣经,就能知道为什么圣经有这么多教训,因为这些教训是要保守人在一个境地,叫人能够经历基督。

你若要留在一个境地,经历基督,就要接受圣经的教训。你若违反这些教训,你就没有保障,没有约束,也没有规律;结果你就会从经历基督的地位岔出去。圣经里许多的教训,都是保障、约束和规律,把你我保守在一个确定的立场上,叫我们能享受基督。你若是常常这样来摸圣经,慢慢的你就会从圣经的前后文里,找出这些教训和基督的关联。比如,你读到林前一章二节:「祂是他们的,也是我们的。」这意思是基督是所有信祂之人的分。三十节又说,「这基督成了从神给我们的智慧:公义、圣别和救赎。」这给我们看见,哥林多前书里的教训,都是在基督里的故事。所有的教训,你都能把它直接或间接的联于基督,因为基督乃是圣经的中心。

圣经既不是一本教训的书,我们读经的时候,就不该盼望从圣经得着敦训。我们乃是要借着祷告,化读圣经,吸取主自己。圣经是一本供应生命的书,是生命的粮。我们读圣经的时候,要从其中得着供应,得着生命的粮食。我们所得生命的供应、生命的粮食,就是基督自己。虽然其中说到好些事并不直接谈到基督,但都是为着保守我们,约束我们,把我们摆在一个地位,叫我们能经历基督,向着基督。所以,那些教训和基督都有直接、间接的关系,都能联到基督身上。

#### 读经化作祷告的实际操练

#### 不重讲解交通, 重在多祷告

现在,我要说到把读经化作祷告的实际操练。第一,我们用祷告化读圣经,并不在乎我们讲得多、读得多、或交通得多,乃在乎我们要多用祷告,化开圣经的话。这样的读经不重在明白,不重在研究,也不重在谈论和交通,乃重在用祷告把我们所读的,吸收到我们里面。所以,这样的读经最好不要讲解太多,也不要彼此发表太多感觉。

如果有感觉要发表,要用祷告的方式发表。比方,我们四个人一起读经,我一有了感觉,不要讲出来,而要用祷告把感觉发表出来。当我这样祷告的时候,听见我祷告的人,会受影响,而引发他的灵感,并把他的灵感祷告出来。若是第三者也起了影响,引起了灵感,也把它化作祷告;这样祷告到一个地步,会比我们用讲的还要透切明白。因为这不仅是头脑里的明白,更是化到我们灵里的供应。所以不重在讲解,不重在交通,乃重在祷告。

#### 化祷的圣经节不要太多

第二,这样化祷圣经,不要读太多经节。因为读得太多,就化不开。这如同吃饭一样,不要摆上太多菜,摆上太多,容易令人眼花撩乱,无法细细品尝其中的精髓。同时.不要吃

得太大口,或吃得太快,乃要细嚼慢咽,才能吃得好,吃得有消化。所以,不在乎你吃得多, 乃在乎你吃得好。当然在化祷时,也有一点技术上的讲究。有的地方,你必须读完一整段圣 经节,才能化祷。比如,马太一章的家谱,只读两三节会觉得太枯干,需要读完整个家谱, 再选其中一段化祷。这在技术上需要有一点练达。有的圣经节,一句就很丰富,就足够化祷了。

#### 有带领的人指出重点

第三,最好要有带领的人,不是来讲解,而是把化祷的经节作一点说明。这千万不要长篇大论,只要指点一下即可。比如,约翰一章一节的「太初有话」。你可以点一点说,这个话是太初就有的,这个话就是主自己,万物都是借着这个话成的。生命就在这个话里面,在这个话里的生命,就是照亮我们的光。只要把这一段重点指出来,就可以了。

至于马太一章的家谱,也要点一点,给人看见,主耶稣是大卫的子孙,亚伯拉罕的子孙。从亚伯拉罕下来共有四十二代;:前一段是从亚伯拉罕到大卫;下一段是君王的家谱,从大卫到被掳;后一段是失去王位的先祖,从被掳到马利亚的丈夫约瑟。或者再点一下,这个家谱里共有五个女人,其中只有马利亚是贞洁的童女,其他四个都不太好,有犹大的儿媳他玛,撒门的妻子喇合,波阿斯的妻子路得,还有大卫所娶乌利亚的妻子拔示巴。主耶稣是从贞洁的童女马利亚生的。之后,再点一下,为什么主耶稣是亚伯拉罕、大卫的子孙。亚伯拉罕是信心的始祖,大卫是君工时代的开创者。主耶稣一面是亚伯拉罕的子孙,由以撒所预表;一面也是大卫的子孙,由所罗门所预表。总而言之,整个家谱给我们看见,主耶稣是神来作了人的后裔,而且是一个承受产业、承继王位的人。亚伯拉罕的子孙是要承受产业的,而大卫的子孙是要承受王位的。带领的人只要点一下重点就可以了。

### 一定要带人祷告

第四,一定要带人祷告。从前我们带领人祷告,人都有二个推辞;第一,不会祷告。第二,没有话,没有感觉。现在,我们若有这样的操练,就没有借口了;因为祷告不需要自己编,只要用圣经的话祷告就可以了。比如,约翰一章一节,你可以说,「主阿,太初有话,话与神同在,话就是神。」这就是你祷告的话,或者你可以把语气改变一下。至于,没有感觉、没有话语等问题,也同样得着解决了。你读的圣经就是话,并且你应该信,你一用圣经的话祷告,就会有感觉、有题目可以祷告。你可以说,「主阿,感谢你,太初有话,话就是你。」或者你可以多说一点。有时不一定读的时候就有感觉,乃是祷告时,就有灵里的供应。你祷告的时候,灵里头会有话,话就有感觉,你立刻照着这感觉说,「主阿,你就是神的话。你把神向我们说明了,你也常在我们里面对我们说话。」这是很自然的,一点都不是太难。

#### 祷告的点不必太多

第五,带人祷告的点不要太多,只要一点就可以,至多二点,不要一个人包办所有的祷告。比如,约翰一章一至四节有好些重点;太初有话是一点,话与神同在又是一点,话就是神又是一点;万物借着祂而成是一点;生命在祂里面是一点,这生命是照亮人的光又是一点。绝不要一个人就把这么多点都祷告了,最好只祷告一个点,最多二个点。你祷告一个点,让别人有机会再祷告。这样,你祷告一点,我祷告一点,他祷告一点,几个人就能点点都祷告了。若是你还有感觉,可以轮流回来再祷告。

末了,我们应该相信,当我们这样轮着祷告时,我们的灵里会随时有感觉;有的是直接的感觉,有的是听别人的祷告而有的感觉,有的感觉是互相影响而有的。这样祷告的结果,就把这一段圣经化开了,也几乎是讲透了。这个好处,就是使众人的灵都得着操练,里面也得着喂养。这个喂养就是在圣经的话里,所蕴含的基督自己。我们要把这几点向少年人说明,也要实际的带他们操练。

# 第 11 篇 属灵生命的带领 (3) 认识十字架

上一篇 回目錄 下一篇



本篇信息我们要继续来看对少年人属灵生命的带领。我们要实际讲到基督徒生活的一 面,说到生命的经历。生命的经历首要是在于十字架;基督徒实际的生活,首要的是在于 接受十字架。

## 人在神面前的一切都必须了结

十字架的意义重在了结。我们要着重的说,人在神面前的一切,都需要结束;不仅是 坏的,还包括好的,凡是出乎人的,都必须结束。基督徒生命的经历,和世界上道德的修 养完全不同。道德的修养是把人原有的良善培养起来,而把人的恶结束。基督徒生命的经 历, 或说基督徒实际的生活, 与此迥然不同。基督徒实际的生活就是活出基督, 基督徒生 命的经历就是经历基督。所以,我们要经历基督首要的条件,就是我们这个人需要解决。 有我们这个人,就不能有基督;要活出基督,我们这个人就不能活着。因此,加拉太二章 二十节说, 「我已经与基督同钉十字架; 现在活着的, 不再是我, 乃是基督在我里面活 着。」我已经钉十字架,我已经了结,现在活着的,不再是我,乃是基督在我里面活着。 当活着的不再是我时,我才能活着是基督。这话清楚的给我们看见,基督徒的实际生活, 就是我不再活着,而是基督在我里面从我活出。所以,我必须解决,并且神也已经把我解 决了。

关于这件事,新约里最少有几处圣经说得很清楚。除了加拉太二章二十节,罗马六章六 节也说,我们的旧人已经与基督同钉十字架。因此,我们必须看见,我们这个人在神面前需 要了结,不仅坏的要了结,好的也要了结;犯罪的部分要了结,行善的部分也要了结;恨人 的心要了结, 爱人的心也要了结; 骄傲要了结, 谦卑也要了结。我们都要看见, 凡我们所是 所有的,都必须钉在十字架上,并且我们已经钉在十字架上。

大多数基督徒, 尤其是青少年, 对这一点可能不太认识。所以, 这一点要打得越重、越 清楚越好,并且不只要讲一次,可能需要讲很多次,就是基督徒要有真实的生活,必须接受 十字架。接受十字架的第一项,就是要看见我们这个人在神面前的一切,都必须了结,并且 神已经把我们这人了结了。

## 认识十字架

#### 新约头一个职事的工作!埋葬人

到了新约的时候,神差施浸者约翰来,他来了就带人悔改。(太三 1~2。)当人到 施浸者约翰那里表示悔改的时候,他只作一件事,就是把人带去埋在水里。(6,11。) 新约的开头, 就是要人有新的起头, 人必须先被摆在死地, 好埋葬并被了结, 才能接受基 督作生命,并且把基督活出来。所以,新约里神所差来的第一个仆人,所作头一个职事的 工作,就是埋葬;施浸者约翰的工作,就是埋葬人。约翰为人受浸就是把人埋葬。人到施 浸者约翰跟前,不仅要承认自己是一个有罪的人,并要承认自己这个人需要了结,承认自 己这个人需要完全除掉。所以,凡到约翰这里来悔改的人,约翰不仅带他们悔改,更把他 们埋葬,就是把他们结束了。为什么要把他们埋葬并结束?因为他们需要一个新的起头, 这个新的起头就是基督。他们需要接受基督作生命,并让基督从他们里头活出来。从大的 范围,整个新约的范围来说,人要有分于新约的恩典,有分于新约的生命,有分于新约一 切的福分,这个人就得完全结束,完全埋葬。

### 人信入主后需要受浸

所以,要作基督徒,头一件事就是受浸。(二八19。)受浸也就是埋葬。人信入主之后,什么事都不用作,乃要让神作。神所要作的头一件事,就是要召会把这人埋葬,把这人解决了。认真说,一个真实基督徒的生活,就是站在这个受浸的地位上,就是死了、葬了、又活过来的地位上。我是已经死了、已经埋葬的人,我这个人已经了结了。

### 神在基督里将我们结束

我们怎样了结,怎样钉十字架呢?乃是在基督里。当神在十字架上审判基督的时候,基督是带着我们,包括着我们,在那里受审判。我们乃是在祂里面受了审判。换句话说,基督受审判,就是我们受审判,因为祂是包括着我们。当基督在十字架上,在神的审判下死了的时候,祂就包括着我们;祂死了,我们在祂里头也死了。最明显的一个预表,就是旧约里的方舟,(创六14~21,)带着挪亚一家八口人,经过死亡的水。方舟预表基督,挪亚和他的家人预表在基督里蒙救赎的信徒。正如方舟从死水里经过时,方舟里面的一切也都从死水里经过了。我们在基督里,也就和基督一同经历死亡。基督死的时候,我们在祂里面也已经死了;神是在基督里把我们解决了。

## 「死」是神最奇妙的救法

死乃是神一个最奇妙的救法;借着死,神把我们了结了。原来死是神的一个惩罚;现今在基督里,死变成了我们的一个拯救。本来神是用死刑罚犯罪的人,现今神在基督里,用死来拯救罪人;死原来是神的惩罚,现今成了神的拯救。神这个拯救的奇妙救法,就是用死来了结。凡是让死了结的人,都是经历基督的人。我们常说神的救恩是一个生命的救恩,要知道,那是第二面。神救恩的第一面,是死的救恩,神用死了结我们;另一面,祂用生命叫我们活过来。所以,凡没有让神了结的人,都是不能享受神救恩的人。

我们要有生命的经历,要有基督徒实际的生活,就必须看见,我们是一个需要了结的人;并且我们是一个已经了结的人,基督在十字架上已经把我们了结。当我们信入祂,受浸的时候,是承认了结的事实,承认我们是已经在死里的人。我们这已经在死地的人,一切基督徒的生活,一切基督徒的经历,都是站在这个立场上,都是根据这个而有的。我们是一个死了的人,我们一切都了结了。乃是从这里,我们才有基督徒的生活,才有生命的经历。无论对我们的亲人,还是朋友,无论是对事物,还是对人,我们生活的根据都是在死地!我们是一个死了的人,一个在基督里死了,在十字架上死了的人。我们对待一切人事物的根据、立场,乃是死地。好比我今天读书是在死地,在死里读书;我今天过婚姻生活也是这样,用一切物质的东西部是如此。我今天对我的父母、儿女、或兄弟姊妹,都是一个在死地的人。这就是福音,这就是神的救法。

主对我们说,要背起十字架跟从祂。(太十六24)这不是一般人所认为的吃苦,乃是在十字架的死里跟从主。一直留在十字架的死里,就是真正撇下所有的跟从主。这不是说你今天撇下一切,就什么都不作了。不,撇下不是这个意思;撇下乃是我虽然在这里读书,却是在死地里读书,在死里读书。撇下一切,不是教员不作了,而是教员照样作,但是在死的地位上作。连对我们的父母、儿女、妻子、亲人都是如此。我们是死了的人来读书,是死了的人来作教员,是死了的人来作父母、作儿女、作妻子。我们是死了的人,来对待地上一切的人事物。这就是背起十字架跟从主的意思。

# 第 12 篇 属灵生命的带领(4)十字架的应用

上一篇 回目錄 下一篇



## 十字架是要把人摆在死地

本篇信息我们要交通十字架的应用。关于十字架,我们必须先清楚十字架在神的心意中是如何,我们才能认识十字架的真正意义。惟有当我们真认识十字架,我们才能带领人对十字架有正确的认识,因为十字架的经历完全是根据于正确、真实的认识。十字架乃是神在人身上所要的,就是要把人的一切都摆在死地。

如果神在人身上有所要求,或有所作为,这一切都为要把人带到死地。神不仅在人身上有这样的要求,神也实实在在完成了这一件事,就是祂在各各他山的十字架上所成功的。神不只把罪摆在十字架上解决了,神更是把人摆在十字架上解决了。所以,在宇宙间的历史里,曾有一次,神确定的把人的罪解决了;同样的,也把人解决了。这是主耶稣被钉在各各他山的十字架上,所解决的事。神要人死,神也实在把人摆到死地。我们要看见,神在人身上没有别的要求,神对人的要求就是死,并且神也已经把人摆在死地。

### 耶稣的榜样

新约的开始,乃是开始于这一个「死」;基督徒的开始,也是开始于这一个「死」。作基督徒的头一件事,就是到浸池里受浸,那就是到死地。新约是这样开始的,基督徒的生活也是这样开始的。不仅如此,连拿撒勒人耶稣也是这样开始的。当主耶稣要出来尽职,事奉神的时候,祂还没有开始讲一篇道,还没有开始作一点工,头一件事就是到约但河里受浸。祂乃是让施浸者约翰,把祂所穿上的那个拿撒勒人耶稣,埋葬在水里。如果主耶稣仅仅是神而不是人,祂不需要经过死,不需要到水里去。然而,这位耶稣是一个人,所以祂这个人也需要死,需要埋在死地。

主耶稣若没有在死地,在祂里面住着的那位神,就无法从祂里面活出来。祂从头一天出来作工,就把自己交给施浸者约翰,埋在死地;从那一天起,祂就一直在死地。所以,祂能说,「子从自己不能作什么,惟有看见父所作的,子才能作。」(约五19。)又说,「我在父里面,父在我里面……我对你们所说的话,不是我从自己说的,乃是住在我里面的父作祂自己的事。」(十四10。)因着父在祂里面,所以祂必须死,父才能从祂里面作自己的事。如果祂还活着,如果还是祂在那里,父就不能在祂里面作事。祂死了,父才能活着;祂在死地,父才能从祂里面作自己的事。主不仅作事是这样,祂说话也是这样。祂凭自己不能作什么,不能说什么;祂说的话,乃是父在祂里面作自己的事。主耶稣的说话、讲道,都不是祂在说话、作事,乃是父在祂里面说话、作事,因为祂已经在约但河里埋葬了。祂在那三年半的尽职里,甚至祂的一生中,都是在这一个死地里。

### 人的生命必须死, 神的生命才能活

主耶稣如果只有一个生命, 祂不需要死。因为祂若只有一个人的生命, 祂一死就了了, 所以祂不能死。如果祂只有神的生命, 祂就不需要死, 因为神的生命是永远的。因着主耶稣有两个生命, 有人的生命与神的生命, 所以主耶稣人的生命必须死, 神的生命才能从祂里面活出来; 并且祂人的生命虽然死了, 却还能够活着, 因为祂里头还有另一个神的生命。由此我们能看见, 如果祂只有一个生命, 祂不需要死, 死了也不能再活着; 因为祂有两个生命, 所以有一个必须死, 另一个才能活出来; 并且一个生命死了, 祂还能活着, 因为还有第二个生命。

需要死的是人的生命,需要活出来的是神的生命。人的生命必须死,并不是因为有什么邪恶、败坏的因素。在拿撒勒人耶稣的人的生命里,没有败坏,也没有邪恶。祂需要死,不是因着人的生命败坏而需要死,乃是因着是人的生命,不是神的生命,祂这个人的生命就需要死。神的生命要活出来,人的生命就需要死。人的生命不死,神的生命就不活。这不是因着人的生命败坏了,才要摆到死地。即使人的生命是好的,也需要死,因为要让神的生命占有人生命的所有地位。人的生命要让给神的生命,所以人的生命要被死挪去,好把那个地位让给神的生命。

### 神要进到人里面作人的生命

神所以这样作,乃是因为祂的心意,是要叫祂的生命进到人里面,作人的生命;这是祂永远的旨意和计划。神的这个计划,乃是非常奥妙的。神明明造了一个人,有人的生命,这生命有意志、情感和思想;但是神却盼望人能凭他生命的本能,接受神的生命。然而,一旦人接受了神的生命作生命,神又要人把他生命的地位,让给神的生命。这个让位就是死,要把人的生命结束,把人的生命挪开,好让神的生命在人里头作人的生命。所以,神根本就不是要人作什么;神的意思乃是要进到人里头,使人活出祂自己。

因此,人必须到死地,必须经过死。可是这一个到死地,经过死,必须有两个生命。你若是只有一个生命,你不需要死,因为一死就了了。例如,王阳明只有一个生命,苏格拉底只有一个生命,王阳明活出王阳明就是了,苏格拉底活出苏格拉底就是了,他们不需要死,因为他们只有一个生命,并且他们一死就了了。然而,基督需要死,因为基督有两个生命,一个人的生命,和一个神的生命。人的生命必须死,神的生命才能活出来;并且因着有两个生命,一个死了,另一个还能活出来。

基督是如此,基督徒也是如此。我们今天乃是有两个生命的人,我们有一个人的生命,还有一个神的生命。这两个生命没有办法同时活着,所以有一个生命需要死。若要神的生命活,人的生命就要死,并且人的生命虽然死了,人却还能活着。加拉太二章二十节说,「我已经与基督同钉十字架;现在活着的,不再是我,乃是基督在我里面活着。」这里保罗说,他已经与基督同钉了十字架,现在活着的,不再是他;然而,他又活着。这是为什么?这是因为他有两个生命。神不是要你这个人行善,要你这个人温柔,要你这个人爱人,或是要你这个人有种种美德。因为这些不过都是人的故事,都只是人活出来,并不是神活出来。神的心意乃是要人死,而让祂活。

### 背十字架不是吃苦,乃是接受死

当主耶稣刚出来尽职时,第一件事就是去受浸,也就是到死地。从那时候起,祂就背着十字架。许多基督徒把十字架领会错了,以为背十字架就是吃苦。其实并非如此,背十字架乃是站在死地,接受死。虽然死里头也有苦,但苦并不一定是死。若以为十字架完全是指着吃苦,那就是一个不准确的观念。在圣经里,十字架的真义,乃是把人带到死地。钉十字架是有苦楚,但钉十字架并不是为着苦,而是为着死。十字架不是为着苦刑,十字架乃是死刑。许多基督徒受了苦修主义的影响,一直认为十字架是苦的,却没有看见,十字架并不重在苦,乃是重在死。背十字架不是重在吃苦,乃是接受一个死,而一直站在死地。

比方,有一个少年人要起来事奉主,他大学前途不要了,博士学位不要了,世界的享受也不要了,他实实在在愿意过一个苦的生活。这是不是背十字架呢?不一定。因为他作工的时候,可能非常自我,不仅脾气大,个性也很强。请问这个少年人有没有背十字架呢?

可以说,他并没有背十字架,他不过是个牺牲主义者。许多革命家、政治家都有这种精神,他们可以为着完成自己的理想和主义,而不惜牺牲性命。同样,很可能有的人是为着基督教,或者好像是为着基督,放弃了他的前途,断送了他的一切,但这不一定是背十字架。那可能是一种牺牲,也是一种吃苦,但不是背十字架。背十字架乃是接受一个死到你里头,你这个人是站在死地的。

今天人来为主作工,若在他身上只有苦的光景,这并没有多少价值。乃是让人看出他在一个死的光景,是站在死地的人,这才有价值。主耶稣在地上生活的时候,人不是只看到一个吃苦的人,乃是看到一个死了的人。祂说,「子从自己不能作什么。」(约五 19。)祂乃是一个死了的人,祂一切的言行作为,都是父在祂里面作自己的事。使徒保罗也是这样。有的人不认识保罗,以为他是一个牺牲者,为主牺牲了一切,经过了各种的苦楚和患难,至终还为主殉道。实际上,保罗是一个背十字架的人,是一个到死地的人。

主耶稣一生背十字架,到未了实实在在是被钉在十字架上。我们和祂正好相反,我们乃是先和祂同钉十字架,从我们接受祂开始,我们就和祂同钉十字架了。以后,我们就背起自己的十字架。主是先背而后钉,我们是先钉而后背;主是背着十字架,末了才被钉;我们是在十字架上钉死了,然后走十字架的路。所以背十字架,就是一直站在死地。

## 十字架的应用

当你看见了这些,就可以在生活里,常常用十字架作试验。比方,现在你要去和弟兄交通,你要先问自己:「我是不是在死地?我是不是在十字架上死了的人?我有没有经过十字架的死去交通?我是不是在十字架的死里经过了,并且这个死还在我身上?」你这样一试验,马上发现你这个要和弟兄交通的人,是在什么地方。再比方,你要去和一个人谈话,也许是关乎要称赞他,或责备他的话,也可能是关乎你自己的话。这些你都要试验一下,看到底你这个说话的人,有没有经过十字架的死,是不是在十字架的死里?你这样一问,立刻会发现你这个人在那里。

或者你要在某一件事上,寻求神的旨意。你应该问:我这个寻求的人,是否是一个经过十字架,在十字架死里的人?你如果这样问自己,马上你就会发现,你是在什么地方。神的旨意只能给在十字架上、在死地里的人知道。没有经过十字架之死的人,没有办法认识神的旨意。这是一个原则,大小事都可以此作试验。你要去买一件衣服,买每一样东西,你都得在那里作一个试验,问问自己:我有没有经过十字架?我是不是在十字架的死地?我和人作朋友,甚至我和人办交涉,是不是在死地?我是不是经过十字架的人?这一问就知道你这个人,到底有没有在死地。连你讲道和带领人,都要问自己:我这个人有没有站在死地,有没有经过死?惟有这样,你才能蒙到完全的拯救,不只脱离罪,脱离世界,也脱离天然的生命;不只脱离坏,也脱离神之外的好与善。

这话讲起来很简单,也很容易,但许多时候我们还是不能接受。我们试验一下就知道, 我们不在死地,不能接受十字架,我们执意要照自己的意思作。这时神就会兴起环境,让我 们看见环境中的十字架,我们愿意也罢,不愿意也罢,神总要把我们摆在死地,让环境中的 十字架来对付我们,以达到祂在我们身上的旨意,使祂能在我们身上活出来。

# 第 13 篇 合于圣经并合于圣灵

上一篇 回目錄 下一篇

### 要充满主的话, 也要充满主的灵

读经的人都承认,歌罗西和以弗所这两卷书,可以称为姊妹书。这两卷书是并行的,其中有很多相同的地方。比如,歌罗西三章十六至十七节说,我们若充满了主的话,就能感谢赞美;以弗所五章十八至二十节则说,我们若充满了圣灵,就能感谢赞美。很明显,这两处是并行的,说到一件事两方面的因素。我们若要充满赞美和感谢,就必须充满主的话,也必须充满主的灵。并且我们把这两点对照起来,就能领会,主的话就是灵。人若充满主的话,也就充满主的灵。人要充满主的灵,就必须先充满主的话。因为主的话就是主的灵,主的灵也就是主的话。

研究食物营养的人告诉我们,食物里头有热量,以卡路里为单位。我们每一天都要消耗许多卡路里,因此我们每一天必须好好的吃东西,从食物里去吸收热量。站讲台讲信息是相当消耗体力的一件事,不只消耗里头的灵,也消耗身体里的热量。因此,每逢要讲道的时候,我特别吃含热量多的食物,因为热量就在食物里。主的话好比食物,主的灵就好比食物中的热量。你若要满有热量,就必须吃够食物。同样,你若要充满主的灵,就必须充满主的话。

使徒保罗在这两卷并行的书里,所以这样说到主的灵和主的话,我信就是这个意思。主的灵和主的话,二者是缺一不可的。主的灵是在于主的话,主的话也是在于主的灵.。一个得救的人所该注意的,就是外面的圣经,和里面的圣灵。感谢神,今天在我们手中有一本圣经,里面都是神的话;另一面在我们里面,也有一位圣灵。这实在是一件太宝贝的事。因此,弟兄姊妹要学习以神为生命,而活在神里面,就必须一面会对待手中的圣经,另一面也会对待里面的圣灵。这两面都是不可缺少的。

可惜,有许多信徒没有兼顾这两面。有的是偏重在圣经的一面,他们完全用头脑来研究圣经,读圣经,背圣经,结果圣经在他们手中,就成了死的字句。好好读圣经是对的,但是忽略了圣灵,里头就死了。相反的,又有人偏重在圣灵的一面。他们虽然也信圣经,但是他们很少读。他们就是去读也读不通,读不懂。他们最喜欢祷告,一祷告起来就阿利路亚,真是在地若天,非常甜美。但要他们读圣经,他们说,「这些全是死的字句,有什么用处,只要祷告就好了。」他们说,你若祷告到圣灵充满,什么问题都解决了。我承认我们该祷告,该被圣灵充满。但是一个人如果光是祷告,光是祷告到被圣灵充满,却不好好读经,这就如同火车的锅炉烧得很旺,里头的蒸气很足,却没有铁轨、结果就非常危险。

曾有人讲很多理由来和我们辩论说,「在我里面的圣灵,绝不会把我带领错了。所以我只要有活的圣灵就够了,不必去注意死的字句。」这样的人非常坚持自己的见地,但是没有几年,就发生难处,落入极端的错误里。

所以光注意圣灵,而忽略圣经是很危险的。我们必须同等的对待手中的圣经,和里面的圣灵。 正如以色列人在旷野行路的时候,日间有云柱,夜间有火柱引导他们。(出十三21~22。)实在说来,云柱和火柱就是一件东西,白天显出是云柱,夜间显出是火柱。你去读旧约圣经的时候,能清楚的读出来,云柱在那里,神就在那里;火柱在那里,神也就在那里。神自己就在云柱和火柱里。

云预表圣灵,照亮的火预表圣经。当日神如何在云柱和火柱里,带领以色列人在旷野中走路,今天神也是在圣灵和圣经里引导我们。这实在是一个很好的预表。当我们的光景如同白日的时候,我们可以跟随里面的圣灵。当我们的光景黑暗,摸不着里面圣灵所给的感觉的时候,我们就该跟随火柱,也就是手中的圣经。盼望大家都好好在这两面跟随主。一面好好读圣经,天天读,时时默想,另一面也时时跟随里面的圣灵。

现在,我要说一点怎样对待、接触圣经和圣灵。一个正常的基督徒,他和圣经的关系是正常的,他和圣灵的关系也是正常的。什么时候你和圣经不合了,你作基督徒一定有了毛病。同样,什么时候你和圣灵不合了,你作基督徒也定规有毛病了。要作一个正确的基督徒,必须在外面和圣经是合的,也必须在里面和圣灵是合的。

#### 要合于圣经的话

关于要合于圣经的这一面,举例来说,我们现在都悔改了,也都信主了。这就是我们合于圣经所说,当悔改信入主耶稣的话。(可一 15,路二四 47,徒二十 21,约三 16)如果我们天天读圣经,却不悔改,也不信入主,那就是我们不合于圣经的话。感谢主,在这一点上,我们是与圣经相合了。

请想想看,圣经说过了当悔改信入主之后,还说了些什么?我们跟那些合不合?圣经不只说,当悔改信入主耶稣,圣经还说,「信的人有永远的生命。」(六47)又说,「我将这些话写给你们信入神儿子之名的人,要叫你们晓得自己有永远的生命。」(约壹五13)我们既然已经合于圣经所说的;悔改与相信,那么我们有没有永远的生命?我信你们都要说,有。你们怎么知道自己有永远的生命呢?有弟兄说,因为有神在他里面。那么我再问,你怎么知道神在你里面?他说,因为他觉得里面是喜乐的、满足的。同时,什么时候作一点错事,里面就不平安了。这很对。我愿意告诉你,这就是今天你里面很明亮,云柱看得很清楚。

也许过了一些时候,这些感觉没有了,你里面黑暗了,云柱看不见了,好像一点感觉不到你里面有神,到这时候怎么办?请记得,云柱没有了,还有火柱。你里面的感觉失去了,似乎不觉得里面有圣灵,但请不要忘记,你手中还有一本圣经。圣经说,「信的人有永远的生命。」这是神说的话。虽然你的感觉黑暗到一个地步,你一点不觉得里面有神作生命,但是神说,人信入了神的儿子,就有永远的生命。神说有就有。这就是火柱在黑夜光照你,叫你得以走前面的路。

比方,这里有一张纸币,面额是十元,你一看就知道这是十元。如果我问你,你怎么知道它是十元?你一定说,它上面明明写着十元。哦,圣经乃是神无限的宝藏,其中所写的无论是什么,都是真实的,都是可以兑现的,正如一张纸币一样。所以,你我必须认识圣经。如果你我对圣经没有认识,我们就要吃大亏。正如你我若不认识纸币,也许会把十元当作五元花掉了,甚至把十元当作二元用出去了,那真是可惜。

我们怎么能认识圣经呢?这就要我们天天来接触它,读它,并且背它。你背得越多越好。你不只要会背约翰三章十六节,还要会背十四、十五节主所说的:「摩西在旷野怎样举蛇,人子也必照样被举起来,叫一切信入祂的都得永远的生命。」我们怎能知道自己有永远的生命?就是因为主在这里说,「叫一切信入祂的都得永远的生命。」我们既然信了,定规就有永远的生命。如果你信了,却说你没有永远的生命,这是一件不得了的事,因为你把主当作说谎的。主说信的人有永远的生命,但你却说,你信了而没有永远的生命。我请问,是你说的可靠呢,还是主说的可靠?我这样说,我想弟兄姊妹应该清楚了。我们该信主的话;我们若不信主的话,就是把主当作说谎的。

对待这一本圣经,并不需要太用力气,只要它怎样说,你怎样承认就够了。它说当悔改,你就承认并悔改。它说当信入主,你就相信接受。它说信的人有永远的生命,你就说,「阿们,感谢赞美主,我信了,我有永远的生命。」怎么知道的呢?因为圣经这样说。有的人说,「圣经这样说是不错的,但是我不觉得自己有永远的生命,这怎么办?」我愿意告诉这样问的人:「你觉不觉得并不要紧,只要圣经这样说就够了。」比方,当我在这里讲道,讲得很紧张的时候,我什么都忘了。也许我的口袋里装了一两百元,但我根本不觉得我口袋里有一两百元。所以,感觉常常是不可靠的。有的时候,你觉得你口袋里有一百元,哪知道你口袋里的一百元,早已给人偷走了。等你要拿出来用的时候,才发现口袋里是空空的。

所以,重点根本不在乎你觉不觉得,全在乎有没有事实。这个事实,就是圣经说,「信的人有永远的生命。」你是一个信的人,你就要承认你有永远的生命。你不能一面读这本圣经,一面又不承认这个事实。这样,你就和圣经合不起来了。你若不管你的感觉,简单的信神在圣经里所说的话,神说,「信的人有永远的生命,」你就对神说,「阿们,我信了,我有永远的生命。」这就够了。所以,我们只该相信神的话,不该管自己的感觉。要承认神永远不会说谎。你若说你信了,却不信你有永远的生命,你就是把神的话当作谎言,把神当作说谎的。因此,要跟圣经合得来,首先要不凭自己的感觉,只相信圣经的话。神这样说了,你就这样信了。

#### 要合于圣灵

另一面,我们还要跟圣灵合得来。罗马八章十六节说,「那灵自己同我们的灵见证我们是神的儿女。」圣灵在我们灵里和我们的灵一同作见证,证明我们是神的儿女。怎么知道圣灵在我们里面证明我们是神的儿女?因为我们祷告的时候,圣灵带领我们称神作「阿爸,父」。(15)林前十二章三节说,「若不是在圣灵里,也没有人能说,主,耶稣!」当我们祷告的时候,有时候称呼神作父,有时候称呼耶稣作主。我们所以能这样称呼,就是因为圣灵在我们里面了。

这是一件很希奇的事,每一个信主的人,当他来祷告主的时候,总是很喜欢称呼耶稣作主,也十分乐意称呼神作阿爸父。这完全是因着圣灵在我们里面的缘故。没有一个人肯随便称呼一个人作父。我们若勉勉强强的称一个人作父,味道就很不好。但是当我们呼喊自己生身父亲的时候,里面就非常甜美,也很自然。同样,我信弟兄姊妹都要说,当我们称神作父的时候,里面也实在是感觉甜美,感觉自然。如果你去祷告的时候,称神作父觉得很勉强,我就怕你还没有得救,圣灵还没有进到你的里面。如果你一喊「父阿」,里面就感觉甜美,再喊几声「父阿」,里面更舒服,更释放,请你记得,这就是圣灵在你里面,和你的灵一同作见证。

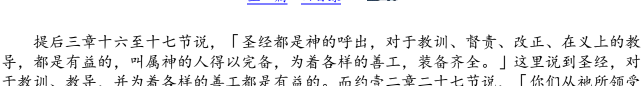
曾有一个人来问一位弟兄:「罗马八章十六节说,那灵自己同我们的灵见证我们是神的儿女,这是什么意思?」他就转问那人说,「你结婚了没有?」他说,「结婚了。」他又问说,「那么你头一次和你太太到岳家去,看见你岳父的时候,你称呼他作什么?」那人想了一想说,「那真是一件为难的事。那一次我们去的时候,我太太在前面走,我在后面跟。等到见了她的父亲,她就叫爸爸。那时,我勉强也跟着喊了一声爸爸,我整个脸都红了。」于是,那一位弟兄就接着问说,「你在家里叫你父亲「爸爸」的时候,也脸红么?」他说,「不,那是很自然的。」那位弟兄就说,「这就是你的心在里面证明你是你父亲的儿女。同样,当你来祷告神的时候,你所以能称神为父,而没有一点勉强和不自然,也是因为圣灵同你的灵作见证,证明你是神的儿女。」

我再说一个故事。有一天,我们几个人带着一个不信的朋友跪下祷告。我们几个人在祷告中赞美神说,「神阿,我们感谢赞美你,你是我们的父。父阿,你真是恩待我们。」等我们祷告完了,这一位朋友对我们说,「信主耶稣很好,但是祷告我作不来。」他又说,「我听见你们那样喊神阿,父阿,阿爸,我直一替你们感到肉麻,你们怎么不觉得难为情?」弟兄姊妹,请你听,他这样说,就是证明他里头还没有生命的圣灵,还没有被神重生,还不是神的儿女。

亲爱的弟兄姊妹,我们不只有一本圣经,其中的话,都是我们在基督里得基业的凭据,并且我们里面还有一位奥秘的圣灵,是一个活的凭据,使我们确确实实的知道,神在基督里所应许的一切产业都是我们的。所以我们要好好读这本是神话语的圣经,也要好好的跟随这位圣灵。这本在我们手中的圣经乃是圣灵的话,这位在我们里面的圣灵乃是生命的灵,这二者在我们里外互相呼应。当我们读主话语的时候,圣灵就在我们里头感动我们。当圣灵感动我们的时候,祂又总是叫我们想起主的话来。这二者在我们里外相互响应,就叫我们能活在生命里。

# 第 14 篇 话是神的出来, 灵是神的进入

上一篇 回目錄



于教训、教导,并为着各样的善工都是有益的。而约壹二章二十七节说,「你们从祂所领受的膏油涂抹,住在你们里面,并不需要人教导你们,乃有祂的膏油涂抹,在凡事上教导你们;这膏油涂抹是真实的,不是虚谎的,你们要按这膏油涂抹所教导你们的,住在祂里面。」这里题到膏油涂抹时,也说到教导的问题,并且是在凡事上教导。我们把这两处圣经对比一下,就不难看见,圣经和膏油涂抹所作的事非常相同。

### 神的话是神的出来

神一面是话,在话里头;神另一面也是灵,在灵里头。(约一1,四24)光说到神,我们很难捉摸得到。但当神是话的时候,我们就能摸着神,因为话是将神发表出来的。如果神不是话,或者说神没有话,我们就没有办法摸着神。这不但在看不见的神是如此,在我们这些看得见的人也不例外。若是我站在讲台上,一直不开口,站了一个半钟头,台下的人个个都必纳闷,要说这是怎么一回事?这个人里头有什么故事?这个人是个怎样的人?但如果我一直在讲台上说话,台下的人就一点也不纳闷,他们就能在我的话里认识我。我的话说得越多,他们就越认识我,因为我这个人在话里面出来了。

话是一个人的发表。除非人不说话,只要人一开口,他里头一切的故事就无法隐藏,都要显露出来。大家都知道彼得否认主的事。当主耶稣被拿的时候,彼得也跟着进了大祭司的院子,和那些差役一同坐着烤火。有一个使女看见他,就说,「你也是同那加利利人耶稣一起的。」彼得就极力否认说,「我不知道你说的是什么。」(太二六 69~70)但是他越否认,他加利利的口音越把他露出来。所以,人的话总是人的发表。

圣经是神的话,也是这样。神是借着它的话,把祂自己发表出来,说明出来。因此提后三章说,「圣经都是神的呼出。」(16。)神是把什么呼出来?简单的说,神是把祂自己呼出来。圣经一切的话,无论是说到神的旨意、神的心意、神的计划、还是神的作为,都是把神自己发表出来,说明出来,叫我们得以认识祂,得着祂。所以我们也可以说,圣经就是发表出来的神。

圣经既是这样一本奇妙的书,我们切不可把它当作一本讲学问的书,也不可把它看作一本讲教训的书,或是一本普通宗教的经典;圣经远超过这些。虽然圣经里面有一些地方也有教训,论到我们该怎样行事为人,但是圣经的本质乃是神的发表,是发表出来的神。所以当你每一次读圣经的时候,里头都该有个很重的感觉:「这是神自己的发表,我现在乃是接触我所敬拜的神。我不仅是来接触神的话语,我更是来接触这一位发表出来的神。」你若有这样的观念,当你来读圣经的时候,无论读哪一章哪一节,你都会遇着神,都会感觉神在向你显现。

### 读经不明白不是难处

常有弟兄姊妹对我说,「李弟兄,我们读经有两个难处,一个难处是读不懂,还有一个难处是读过就忘,一点记不住。因为有这两个难处,所以我们就不愿读经了。」我就告诉他们,这些并不算是难处。比方,有人请你去吃饭,有的时候吃西餐,有的时候吃东洋

料理。你吃了好多菜,许多时候也不一定懂得,那是什么菜。虽然不懂得,却也能吃得很饱。我们读圣经也是如此。只要能读得饱足,懂不懂是很次要的事。比方,当你读到历代志、但以理书、或启示录的时候,许多地方都是很难懂得。就如但以理书里,尼布甲尼撒所梦见的异象,有一个大人像,头是精金的,胸膛和膀臂是银的,肚腹和腰是铜的,腿是铁的,脚是半铁半泥的,(二 31~33,)这到底是什么意思?又如启示录里面有七印、七号和七碗,(启五 1~2,八 6,十六 1,)这些东西也常常是越读越糊涂。但是请你想想看,你这样读过七印、七号、七碗,虽然读不出来什么意思,但是当你安静在主面前的时候,很希奇的,你里头饱足了。虽然你读了一点也不明白,但是这和不读大不相同。你若不读经,里头定规是空的、饿的。你若读了圣经,虽然没有多少领会,甚至一句都不懂,但是莫名其妙的,里头却是饱足的。

所以一个人读经,并不在于懂得还是不懂得。因为圣经是神的发表,和任何的书不同。 普通的书读懂了才有用,读不懂就一无所得。圣经却不是这样,虽然许多时候你读不懂,但 是当你读的时候,你里头觉得饱足。你觉得里头碰着了一个属灵的东西,是你的头脑所不能 解释的。简单说,你所碰着的就是神自己。

## 读经记不住也不是难处

读经记不住的问题,还是同样的原则。我们自己也常忘记昨天吃了什么东西。但是无论你记得也好,不记得也好,总归你吃了东西。我们读神的话也是如此,好多时候,虽然读过又忘记了,但是我们不能不承认,我们借着读经,的确接触了神,碰着了神。

这就像有人作日光浴,每天在太阳底下晒五分钟,或者十分钟。过后虽然不晒了,好像日光走掉了,但是日光浴的果效却留在身上。这又像人洗澡一样,没有一个人洗过澡,满身还带着水。人一洗过澡,身上的水就会干了。但是人这样洗过澡,总是把身上许多脏东西洗掉了。读圣经也是这样。虽然你读过之后,也许懂得不多,记住的更少,但总归你是在神的面光中经过了一次,也是在生命的活水里沐浴了一次,你里面又新鲜、明亮了。你有这样的读经.就很够了。

所以要记得,读圣经并不在于明白,也不在于记得,完全在于和神的话,就是神的发表,也就是发表出来的神,接触一下。你每一次读圣经的时候,必须有这一个观念,不是用头脑来研究,乃是用心和灵来接触神自己。当你这样读圣经,接触神自己时,你就得着了满足。这时,你即使记不住,也不是太大的难处。

## 读经不要好奇求知

当我们读圣经的时候,必须提防好奇求知的心。许多人在读圣经的事上,受到好奇求知的打扰。比方,你翻开新约来读,一开头就是马太一章一节:「耶稣基督,大卫的子孙,亚伯拉罕子孙的家谱。」你头脑里马上有一个问题,大卫是谁?亚伯拉罕是谁?你接着读下去,底下又说亚伯拉罕生以撒,以撒生雅各。(2。)一连串的谁生谁,又把你搞得一塌糊涂。虽然你每一个字都认识,意义却读不懂。你就是查字典,找参考书,还是查不出一个究竟。结果你忙了半天,还是一无所得。这就是读经受了好奇求知的搅扰。

因此,读圣经千万不要太用头脑,不可以太求知。要记得,这本圣经乃是神的发表。所以你来读经,目的也应当是来接触神。你读的时候能懂得自然很好,若是碰到不能懂得的,你让它去就是了,千万不要勉强去求明白。你若这样来读马太一章,不受不明白的搅扰,也不受要寻求明白的搅扰。当你读完这一章,你会发现里头有了一点饱足,有了一点新鲜,就好像经过一次日光浴,或者洗了一个澡一样。请记得,这个就是接触神的读经。

圣经是神的话,是神的发表。而神发表祂自己的目的,乃是要进到我们里头来作生命。神太奥秘了,如果神不是话,我们就无法接触祂。但感谢神,祂是话,我们摸着这个话,就是摸着神;接触这个话,就是接触神。所以我们要接触神,享受祂作生命,就必须读圣经。但是要当心,读的时候不要受引诱,以致太用头脑来研究。你必须认定圣经是神的发表,而用心和灵来接触它。如果是这样,你读圣经的结果,必是里面得着滋润和饱足,感觉甘甜和安息。

## 神的灵是神的进入

另一面,神不只在它的话里面,也在祂的灵里面。神在话里面,是神把祂自己发表出来;神在灵里面,是神进到我们里面。神从祂里面出来是话,神进到我们里面是灵。所以话是神的出来,灵是神的进入。神是话乃是神的出来,神是灵乃是神的进入。神是话是祂把自己摆在我们跟前,神是灵是祂要进到我们里面。

## 在外面是话, 进到里面是灵

虽然话和灵有这些讲究,但实在说,话就是灵,灵也就是话。灵在我们外面就是话,话进到我们里面就是灵。什么时候你把圣经的话读到里面,这时候的话就是灵。

比方, 林后六章有一句话说, 「你们跟不信的, 不要不配的同负一轭。」(14。)这 虽是在外面的话, 但当你读的时候, 你觉得里头有一个运行, 叫你感觉不能再和不信的人 交朋友了。这就是话进到你的里头, 在你里头有一个运行, 这一个就是灵的运行。所以话 一进到里面, 就变作灵。

请大家记得,乃是当话这样在人里面变作灵,并且运行在人里面的时候,话才是生命。虽然圣经是一本生命的书,但是认真说,摆在外面的圣经,并不是生命。圣经必须读到里面,圣经的话成了运行的灵,才是生命。主说,「我对你们所说的话,就是灵,就是生命。」(约六63)这告诉我们,只有当话是灵的时候,才是生命。圣经若单纯是话,还不是生命。话必须变作灵,才是生命。什么叫作话变作灵?就是话进到你里面了。所以认真说,在你手里的圣经还不是生命。不仅如此,你就是凭头脑来读圣经,圣经也不是生命,还不过是一些字句。乃是当你凭着灵来读圣经,让这本书的话,碰着你的灵而进到你的里面,这时候,话才是灵,才是生命。

# 要经历神是话, 也经历神是灵

因此你若要认识神,经历神作生命,你就必须经历神是话,也经历神是灵。因为神今 天是在祂的话里面,也在它的灵里面。今天我们来摸神,接触神,不但不是渺茫的,倒是 非常具体的,并且是有步骤的。我们要把外面的人静下来,管住我们的头脑,运用我们的 灵,来读主的话,接触主的话,这些话就要变作灵,在我们里面运行。这样,我们的灵就 接触了神。

这实在是一件又奇妙、又奧秘的事。三而一的神,就在祂的话和它的灵里面,并且祂 的灵和祂的话是相通的,也是相连的。若是光有灵,人就无法领会,也无法揣摩。如今神 把它的灵摆在它的话里面,就非常具体了。

盼望弟兄姊妹看见,这些不是宗教的事,这些完全是接触神作生命的事。宗教的规条是告诉人;你要作这个,你要作那个;或者说你不要作这个,不要作那个。而神的救恩乃是告诉我们,神在宇宙中所愿意作的一件事,就是要进到人里面作生命。

### 神借着灵和话进到我们里面作生命

神怎样来作生命呢?祂是话,成为肉体,经过死而复活,成为那灵,那灵又进到信祂的人里面。话成肉体是把神带到人里面,死而复活是把人带到神里面。祂这样完成了神和人、人和神联结的调和,就叫神能作为那灵进到人里面,来作人的生命。这一位灵里面所包含的成分相当多,有神的成分,也有人的成分;有死的成分,也有复活的成分;有神和人相调的成分,还有属天的成分;这些成分都在这位灵里,而这位灵就是神自己。

但对于我们来说,神是灵也许还不够具体。所以神体谅我们的软弱,就照着我们所能领会的,又给了我们圣经。这一本圣经是神的话,就是神的呼出。神是灵,到了有一天,灵化身在话的里面,所以话就是灵的具体表现。话里面的生命就是灵,灵的具体表现就是话。感谢神,祂不只作为灵临到我们,祂也在话里临到我们。祂不只把灵给我们,祂也把话给我们。这是莫大的恩典!我们来接触他的话,祂的灵就进到我们里面。

你的光景若是正常的,当你每一次来读圣经的时候,外面所接触的虽然是话,里头所得着的乃是灵。什么时候你一得着话,你就得着灵,也就得着神。而得着神的结果,就是生命。你若天天这样来接触神,经历神,接受祂的话,而得着他的灵,你就经历祂作生命。

所以,盼望你们会对待在你们手中的这一本圣经,也会对待在你们里面的圣灵。我们实在是富有!我们里面有圣灵,我们手中有圣经。这两者的丰富是取之不尽,用之不竭的!两千年来,从未有人用尽它,都是越支取越丰富。我取用已经三十五年了,我能作一点见证,实在是越用越丰富。我们所得着的丰富,是在时间里所无法经历得完的。但愿我们会说,金银我都没有,但我有圣经,也有圣灵。

# 凡事合于圣经和圣灵

末了,请大家抓住一件事,你既有了圣经和圣灵,你就要在生活行事上合于圣经和圣灵,不要和这两者相抵触。基督释放了你,叫你得以自由,但永远不可越过圣经和圣灵。当你与圣经和圣灵冲突的时候,总要让圣经和圣灵得胜,自己失败。你应该服下来,接受圣经和圣灵所摸着你的。要一直学习,和这二者合得来。宁可自己失败,自己吃亏,甚至叫自己伤痛,也不得罪圣经和圣灵。你若肯这样,你就能天天碰着话,得着灵,而在圣灵里实际的经历神作生命。